### GYULA MORAVCSIK

# EINFÜHRUNG IN DIE BYZANTINOLOGIE



AKADÉMIAI KIADÓ · BUDAPEST

#### GY. MORAVCSIK

## EINFÜHRUNG IN DIE BYZANTINOLOGIE

Der hervorragende ungarische Fachmann für Byzantinologie, Gyula Moravcsik, legt aufgrund seiner 40jährigen Erfahrungen als Professor an der Universität den Studenten, Philologen und Historikern ein Buch vor, das über alle wesentlichen Methoden und bisherigen Ergebnisse der Byzantinologie, der Wissenschaft also, die sich mit der Lebensgeschichte von Byzanz befaßt, informiert. Zugleich aber werden auch die weiteren Aufgaben der Forschung abgesteckt. Ein vergleichbares Werk hat die internationale Fachliteratur nicht vorzuweisen. Nach der Klärung des Begriffs "Byzantinologie" erhalten wir ein Bild von der Entwicklung dieser Disziplin und deren gegenwärtigem Stand. Eingehende Berücksichtigung finden auch die ethnische Zusammensetzung des byzantinischen Reiches, die Entwicklung von Schrift und Sprache sowie die wichtigsten Probleme der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung. Selbstverständlich werden auch die Hauptprobleme der Geschichte des byzantinischen Staates, seiner Organisation und Kultur (Unterricht, Literatur, Kunst und Wissenschaft) beleuchtet. Ein eigenes Kapitel befaßt sich mit dem Erbe von Byzanz, mit der Wirkung seiner Kultur hauptsächlich auf die slawischen, jedoch auch auf andere ostund westeuropäische Völker. Vier Landkarten bereichern den Band.



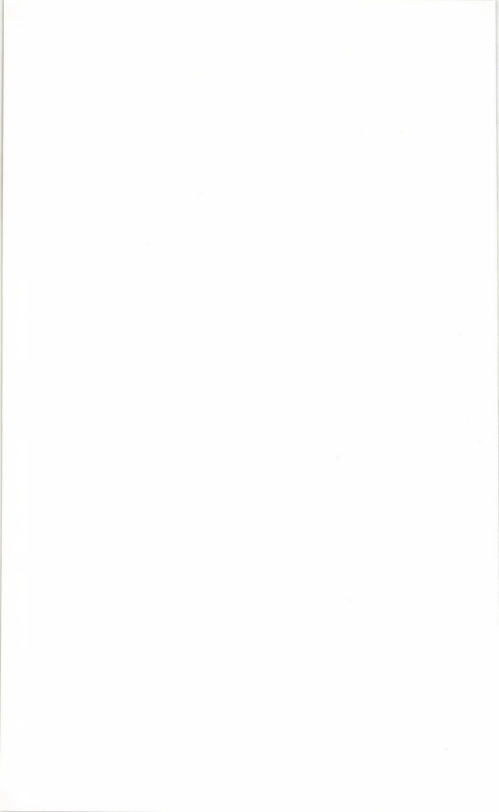
### AKADÉMIAI KIADÓ

Verlag der Ungarischen Akademie der Wissenschaften

BUDAPEST



# GYULA MORAVCSIK EINFÜHRUNG IN DIE BYZANTINOLOGIE



### GYULA MORAVCSIK

### EINFÜHRUNG In die byzantinologie



AKADÉMIAI KIADÓ · BUDAPEST 1976

Originaltitel Bevezetés a byzantinológiába Tankönyvkiadó, Budapest

Aus dem Ungarischen übersetzt von Géza Engl

### ISBN 963 05 0224 0

© 1976 by Akadémiai Kiadó, Budapest

Dieses Buch wurde als Gemeinschaftsausgabe des
Akadémiai Kiadó und der
Wissenschaftlichen Buchgesellschaft herausgegeben
Printed in Hungary
Schrift: Monotype Evtended, 10/10
Satz, Druck und Einband: Akadémiai Nyomda, Budapest

### INHALTSVERZEICHNIS

| Abkürzungen                                     | . 6   |
|-------------------------------------------------|-------|
| Vorbemerkung                                    | . 7   |
| Die Bedeutung des Begriffs 'Byzantinologie'     | . 9   |
| Die Geschichte der byzantinischen Studien       | . 18  |
| Ethnische Zusammensetzung                       | . 55  |
| Die Sprache                                     | . 64  |
| Schrift                                         | . 86  |
| Quellen                                         | . 101 |
| Gesellschaft und Wirtschaft                     | . 127 |
| Die Lebensgeschichte des byzantinischen Staates | . 133 |
| Die Staatsorganisation                          | . 147 |
| Kultur                                          | . 157 |
| Das byzantinische Erbe                          | . 172 |
| Tafeln I—XI                                     | 187   |

### ABKÜRZUNGEN

BB Vizantijskij Vremennik

BECK H.-G. Beck: Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München, 1959

BNgJb Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher

Bsl Byzantinoslavica

BZ Byzantinische Zeitschrift

EPhK Egyetemes Philologiai Közlöny [= Allgemeine philo-

logische Mitteilungen]

Moravcsik BT Gy. Moravcsik: Byzantinoturcica, I. Die byzantinischen Quellen der Geschichte der Turkvölker, II. Sprachreste der Turkvölker in den byzantinischen Quellen, Berlin, 1958<sup>2</sup>

Moravesik MTBF Gy. Moravesik: A magyar történet bizánci forrásai [= Die byzantinischen Quellen der ungarischen Geschichte], Budapest, 1934

### VORBEMERKUNG

In der grundsätzlich uneingeschränkt positiven Rezension der original ungarischsprachigen Fassung¹ des vorliegenden Bandes im ›Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen Gesellschaft‹ (17, 1968, S. 290 f.) erwähnt Endré von Ivánka die — sprachlich bedingt — begrenzte Zugänglichkeit dieses Titels.

Als sich die Wissenschaftliche Buchgesellschaft im Frühjahr 1969 an den zuständigen ungarischen Verlag mit einer Optionsanfrage wandte, traf schon bald eine interessierte Antwort ein.

Unsere erste Kontaktaufnahme ließ sich bis zum Erscheinen dieses Bandes bis in die Detailfragen von Redaktion und

Herstellung immer fester ausbauen.

Wie unserem ungarischen Verlagspartner, so sind wir auch dem Autor, Herrn Professor Gyula Moravcsik, für sein Interesse aufrichtig verbunden und dankbar, ebenso Frau Dr. Edith Moravcsik, die nach dem Tode ihres Gatten weiterhin intensiv um das Gelingen dieser Ausgabe bemüht blieb. Ausdrückliche Anerkennung gilt dem umsichtigen Bemühen des Übersetzers, Herrn Géza Engl.

Ganz besonders danken wir Herrn Dr. Peter Wirth, München, der im Einverständnis mit dem Akadémiai Kiadó mit der Prüfung der deutschen Fassung in stilistischer und fachlicher Hinsicht sowie mit dem Korrekturlesen beauftragt war und dabei zahlreiche wertvolle Verbesserungsvorschläge einge-

bracht hat.

Der Band wurde in unsere Reihe Die Altertumswissenschaft. Einführungen in Gegenstand, Methoden und Ergebnisse ihrer Teildisziplinen und Hilfswissenschaften eingefügt, angeregt durch die erwähnte Rezension, die gerade den didaktischen Wert des Bandes hervorhebt, und befürwortet vom Autor selbst.

Herbst 1974

 $Wissenschaftliche\ Buchgesellschaft$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bevezetés a byzantinológiába, Budapest 1966.



### DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFS 'BYZANTINOLOGIE'

In der Bezeichnung Byzantinologie ist, wie auf den ersten Blick erkennbar, der Name von Byzanz bzw. des dem griechischen Bvζάντιον entsprechenden lateinischen 'Byzantium' enthalten, jener alten Stadt, die auf der europäischen Seite des thrakischen Bosporos liegt. Zur Aufklärung der Zusammenhänge ist es aufschlußreich, den Ursprung des Stadtnamens und seine im Laufe der Geschichte entstandenen sonstigen Namen zu untersuchen.

Byzantion wurde um 660 v. u. Z. von griechischen Kolonisten aus Megara gegründet, die die außerordentlich günstige geographische Lage dieses zwischen Europa und Asien eine Brücke schlagenden Ortes und ihre große Wichtigkeit für den Handel erkannten. Nach der griechischen Überlieferung war der Gründer der Stadt ein König namens Βύζας, Sohn des mythischen Gottes Poseidon und der Nymphe Keroessa. Die Linguisten haben sich ausgiebig mit dem Ursprung des Namens befaßt. Wir übergehen die unterschiedlichen Hypothesen und weisen nur auf die neueste Erklärung hin. Danach ist der Name Βυζάντιον (Byzantion) thrakischen Ursprungs und wurde aus der gräzisierten Form des thrakischen Personennamens  $B\dot{v}\zeta a\zeta$  (<\* $B\dot{v}\zeta av\tau\zeta$ ) (Byzas) bzw. aus dessen Stamm Βυζαντ- mit dem Suffix -io gebildet. Die Etymologie spricht also dafür, daß der aus der griechischen Überlieferung bekannte Βύζας kein erfundener Name, vielmehr dessen Träger der tatsächliche, thrakische Gründer der Stadt war und daß die griechischen Kolonisten in der Tat auf eine frühere thrakische Siedlung gestoßen waren, deren Namen sie in der Form Βυζάντιον übernahmen.

Die blühende griechische Kolonialstadt spielte bereits in der Antike eine große Rolle. Sie gewann als Athens Verbündete Autonomie und behielt ihre Selbständigkeit auch in der hellenistischen Zeit. Dank ihrem Handel erlebte sie einen starken Aufschwung; ihre Zollrechte sicherten ihr großen Reichtum. Als Byzantium später unter römische Herrschaft geriet, genoß es auch weiterhin die privilegierten Rechte freier Städte. Eine schwere Katastrophe ereilte die Stadt unter der Herrschaft des Kaisers Septimius Severus, der sie im Jahre 196 eroberte und, weil sie sich seinen Feinden ange-

schlossen hatte, die Mauern der Stadt niederreißen, später

aber wiederherstellen ließ.

Die weltgeschichtliche Rolle der Stadt begann, seit Kaiser Konstantin der Große in Erkenntnis der Tatsache, daß sich der Schwerpunkt des Römischen Weltreiches auf die östlichen, von Griechen bewohnten Gebiete verlagerte, seine Residenz in die alte griechische Stadt verlegte. Der Kaiser hatte zuerst an Troja, Sardike (das heutige Sofia), Thessalonike und andere Städte gedacht, sich dann aber für die griechische Stadt mit großer Vergangenheit entschlossen, angeblich weil er einem Traum gehorchte, wie sein Biograph zu erzählen weiß, in Wirklichkeit offenbar aus politischen, wirtschaftlichen und nicht zuletzt militärischen Erwägungen. Byzantium wurde am 11. Mai 330 unter großen Feierlichkeiten als neue Hauptstadt des Reiches eingeweiht.

Die Stadt erhielt nach und vom Kaiser ihren neuen Namen, Κωνσταντινούπολις (abgekürzt ἡ Κωνσταντίνον, lateinisch 'Constantinopolis', soviel wie: 'die Stadt des Konstantin'). Die Griechen nannten ihre neue Hauptstadt einfach πόλις (polis, Stadt), so wie die Römer Rom 'Urbs' nannten, und fügten vielfach das Beiwort Βασιλεύονσα ('die kaiserliche') oder θεοφύλακτος ('die gottgeschützte') hinzu, denn sie glaubten daran, daß ihre Stadt den Schutz himmlischer Mächte genoß. Die Lage Byzantions ähnelte der Roms, es war ebenfalls eine ἐπτάλοφος, die 'siebenhügelige'

Stadt.

Die Bauten Konstantins des Großen, der neue kaiserliche Palast, das Forum, die Kirchen, die Stadtmauern waren alle darauf ausgerichtet, daß die neue Residenz des Reiches, die der Kaiser δεντέρα 'Ρώμη ('das zweite Rom') nannte, der alten gleich sei. So erhielt Byzantion den Namen Νέα 'Ρώμη ('Neues Rom'), dem man bereits in griechischen Quellen aus dem 4. Jahrhundert begegnet. Um die Mitte des 5. Jahrhunderts trug ein Bischof von Konstantinopel bereits den Titel ἐπίσκοπος Κωνσταντινονπόλεως Νέας 'Ρώμης ('Bischof von Konstantinopel, dem Neuen Rom'), und der amtliche Titel des Patriarchen von Konstantinopel lautet bis zum heutigen Tage ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινονπόλεως Νέας 'Ρώμης. Neben dieser neuen Bezeichnung der Stadt blieb während des ganzen Mittelalters auch der Name Bνζάντιον geläufig bzw. dessen gräzisierte literarische Form Bνζαντίς (πόλις).

Ein Forscher der byzantinischen Kultur, A. Heisenberg, faßt das Wesen des politischen und kulturellen Phänomens Byzanz in folgenden Worten zusammen: "Byzanz ist das christlich gewordene Römerreich griechischer Nation." Ein anderer

Forscher, G. Ostrogorsky, äußert sich zur gleichen Frage: ,,Römisches Staatswesen, griechische Kultur und christlicher Glaube sind die Hauptquellen der byzantinischen Entwicklung." Diese drei Elemente des byzantinischen Staates und der byzantinischen Kultur kommen in den angeführten Namen der Hauptstadt zum Ausdruck. Βυζάντιον weist auf den griechischen Ursprung, Κωνσταντινούπολις auf den christlichen Charakter und Νέα 'Ρώμη auf die römischen Traditionen hin.

Byzanz erhielt neue Namen nicht nur von seinen Einwohnern — diese ließen sich noch durch 'Aνθοῦσα ('die Blühende', d. i. die römische 'Flora'), den geheimen sakralen Namen der Stadt, ergänzen —, sondern auch von den fremden Völkern, die im Laufe der Zeiten mit dem Byzantinischen Reich in Verbindung traten. Wir kennen keine zweite Stadt in der Geschichte, die mit so vielerlei Namen bezeichnet wurde wie Byzanz, das nicht nur griechische und lateinische, sondern auch anderssprachige Namen erhielt; doch auch diese lassen sich sämtlich auf griechische Benennungen oder griechische Vorbilder zurückführen. Die wichtigsten seien hier

angeführt.

Vom 6. Jahrhundert an nannten die slawischen Stämme, die über die Nordgrenze des Reiches auf byzantinisches Gebiet hereingeströmt und in den Wirkungskreis der byzantinischen Kultur geraten waren, die mittelalterliche griechische Hauptstadt in ihrer eigenen Sprache Car'grad (<Cesar'-grad), gleichbedeutend mit 'Stadt des Cäsars' (Stadt des 'Zaren'). Cäsar (griechisch καῖσαρ) war der Titel des byzantinischen Kaisers, -grad die Übersetzung des griechischen πόλις. Car'grad ist also das slawische Spiegelwort der byzantinisch-griechischen Bezeichnungen  $\beta$ ασιλίς πόλις bzw.  $\beta$ ασιλεύονσα πόλις ('Kaiserstadt'). Diesen Namen von Bνζάντιον, der die Erinnerung der Wechselbeziehungen zwischen Byzanz und den Slawen war, verwandten die Bulgaren, Serben und Russen und gebrauchen ihn auch noch heute.

Unterschiedlichen Namen von  $Bv\zeta\acute{a}v\tau\iota ov$  begegnet man auch im Kreise der Ostvölker, die im Laufe der Jahrhunderte mit Byzanz in Berührung kamen. Von den vielen Namen in arabischen und armenischen Werken seien nur 'Konstantinija' ('Konstantins Stadt'), 'Bulin' und 'Polis' (griechisch  $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$ ) erwähnt, die ebenfalls auf die entsprechenden griechischen Wörter zurückgreifen. Am interessantesten ist der von den osmanischen Türken aufgegriffene und auch heute noch als der amtliche gebräuchliche Name der Stadt 'Istanbul', der in der Form 'Istan Bulin' schon bei einem

arabischen Autor aus dem 10. Jahrhundert vorkommt. Er stammt nämlich vom vulgär-griechischen  $\sigma\tau\eta\nu$   $\pi\delta\lambda\nu$  ( $<\varepsilon i\varsigma$   $\tau\dot{\eta}\nu$   $\pi\delta\lambda\nu$ ) ab und hat die Bedeutung 'in der Stadt' oder 'in die Stadt'.

Die von den verschiedenen Völkern geprägten, jedoch in jedem Fall von der Übernahme des griechischen Originals bzw. von dessen Übersetzung zeugenden Namen spiegeln den großen Einfluß wider, den Byzanz auf die Völker ausübte, die mit ihm in Berührung kamen.

Literatur: D. C. Hesseling: 'Istanbol'. Revue des Études Greegues 3 (1890) 189-196. - E. Gerland: Byzantion und die Gründung der Stadt Konstantinopel. BNgJb 10 (1932-34) 93-105. - P. Kretschmer: Βυζάντιον, Εἰς μνήμην Σπυρίδωνος Λάμπρου, Athen 1935. 217-219. - F. Dölger: Rom in der Gedankenwelt der Byzantiner, Byzanz und die europäische Staatenwelt, 2. Auflage, Darmstadt, 1964. 70-115.-D.J.Georgacas: The names of Constantinople. Transactions of the American Philological Association 78 (1947) 347-367. — V. P. Nevskaja: Byzanz in der klassischen und hellenistischen Epoche, Leipzig, 1955. — D. Detschew: Die thrakischen Sprachreste, Wien, 1957. 94-95. - A. Erzen: Über die Gründung und den Namen der Stadt Istanbul. Akten des XI. Internationalen Byzantinistenkongresses, München, 1960. 144-149. — H. Dj. Siruni: Le nom de la ville de Constantinople dans les textes arméniens et turcs. Studia et Acta Orientalia III, Bukarest, 1960. 161-176. - Gy. Moravesik: Bizánc neveinek tükrében [Byzanz im Spiegel seiner Namen]. Antik Tanulmányok – Studia Antiqua 13 (1966) 227-234 = Bvζάντιονεἰς τὸ κάτοπτρον τῶν ὀνομάτων του. Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 86 (1968) 455-464.

Nachdem wir die Namen der byzantinischen Hauptstadt untersucht haben, wenden wir uns dem Ursprung des Terminus 'Byzantinologie' zu bzw. seinen Zusammenhängen mit dem Namen  $Bv\zeta\acute{a}v\tau\iota ov$ .

Daß der Begriff 'Byzantinologie' nicht unmittelbar vom Namen der Hauptstadt Βυζάντιον abgeleitet werden kann, liegt auf der Hand, denn sonst hieße das Wort 'Byzantiologie' und nicht 'Byzantinologie'. Dem Ursprung der letzteren Form kommen wir näher, wenn wir die Frage aufwerfen, welche Adjektive aus dem Hauptwort Βυζάντιον gebildet werden können. Lassen wir die nur vereinzelt vorkommende Form Βυζαντιανός und die aus der dichterischen und archaisierenden Sprache bekannten Formen Βυζαντιάς und Βυζαντίς außer acht, so finden wir drei andere, allgemein verbreitete Adjektive; es sind dies die folgenden:

1. Bvζάντιος mit der Bedeutung 'jener aus der Stadt Byzanz' (= Kονσταντινονπολίτης). So nannte man in der Antike die Einwohner der Stadt Bvζάντιον, und diese Bedeu-

tung behielt das Wort in der ganzen byzantinischen Zeit bei. In diesem Sinne gebraucht es eine ganze Reihe byzantinischer Historiker. Zur Bezeichnung des Abstammungsortes von Personen und auch als Familienname kommt das Adjektiv von der Antike bis zur Gegenwart recht häufig vor, z. B. 'Αριστοφάνης Βυζάντιος, Στέφανος Βυζάντιος, Σκαρλᾶτος Βυζάντιος. Das ins Lateinische übernommene Adjektiv 'byzantius' begegnet zusammen mit dem Hauptwort 'Byzantium' von Cicero angefangen bei vielen römischen Autoren (so z. B. bei Horatius, Ovidius, Plinius usw.). 'Byzantius' als Bezeichnung einer bestimmten Münze war im Mittelalter auch in Ungarn gebräuchlich.

2. Βυζαντιακός ist ein aus Βυζάντιον mit dem Suffix -ακός gebildetes, mit Βυζάντιος gleichbedeutendes Adjektiv, das sich zuerst bei Strabon belegen läßt. In der Form 'byzantiacus' haben es die Römer übernommen; wir finden es u. a. bei Statius. Die Form βυζαντιακός taucht ab und zu auch in der

byzantinischen und neugriechischen Sprache auf.

3. Βυζαντινός ist ein aus Βυζάντιον mit dem Suffix -ινός (lateinisch -inus) gebildetes Adjektiv, das in der antiken griechischen und byzantinischen Literatur überhaupt nicht und in seiner latinisierten Form (byzantinus) nur bei den spätrömischen Autoren (Tertullianus, Claudianus, Sidonius Apollinaris), sodann in der mittelalterlichen lateinischen Literatur vorkommt. Aufgegriffen wurde die lateinische Form von den italienischen und griechischen Humanisten (u. a. von Bessarion). Im Neugriechischen gewann das Adjektiv βυζαντινός allgemeine Verwendung. Seine Bedeutung, die ursprünglich mit der der Adjektive βυζάντιος und βυζαντιακός identisch war ('der aus der Stadt Byzantion'), machte im Laufe der Zeiten wie auch das Hauptwort Βυζάντιον eine erhebliche Erweiterung durch. Die westlichen Gelehrten der Zeit des Humanismus dehnten nämlich die Bedeutung von Βυζάντιον, worunter die byzantinischen Griechen die Hauptstadt verstanden, auf das Byzantinische Reich aus, was um so eher möglich war, als das Gebiet des Reiches vor seinem Zusammenbruch sich nur mehr auf die Hauptstadt und ihre unmittelbare Umgebung beschränkte. Dementsprechend gewann das Adjektiv βυζαντινός (lateinisch 'byzantinus') einen ebensolchen allgemeinen Sinn wie ihn heute das deutsche 'byzantinisch', das französische 'byzantin', das englische 'byzantine', das italienische 'bizantino', das russische 'vizantijskij' und das ungarische 'bizánci' haben.

Der Begriff 'Byzantinologie' ist eine Zusammensetzung aus dem Adjektiv mit erweitertem Sinn Βυζαντινό(ς) und -λογία

(vgl. die antiken Komposita φιλολογία und ἀρχαιολογία, neuzeitliches 'Turkologie', 'Hungarologie' usw.) und bedeutet die Wissenschaft — richtiger die Gesamtheit der Wissenszweige —, die all das untersucht, was sich im weitesten Sinne auf Byzanz, auf den Staat Byzanz und seine Kultur, bezieht (τὰ βυζαντινά).

In der Fachliteratur begegnet man neben dem t. t. 'Byzantinologie' (bzw. dessen Abwandlungen in den modernen Sprachen: griechisch βυζαντινολογία, russisches Äquivalent: византиноведение, französisch 'byzantinologie' usw.) ab und zu den Varianten 'Byzantiologie' (βυζαντιολογία) und 'Byzantologie' (βυζαντολογία). Im ersten Glied der Zusammensetzung 'Byzantiologie' ist Βυζάντιον (βυζάντιος) enthalten, sie bedeutet also die Wissenschaft, die sich mit der Stadt Βυζάντιον und ihren Einwohnern befaßt. Geben wir indessen dem Wort Βυζάντιον den weiteren Sinn, den ihm die Humanisten gaben, so kann 'Byzantiologie' einen ebenso erweiterten Kreis der mit Byzanz beschäftigten Wissenszweige bedeuten wie 'Byzantinologie'; in diesem Sinne kann der Begriff also nicht abgelehnt werden. Die Stichwörter der neugriechischen Wörterbücher und Lexika verzeichnen ebendeswegen die für beide Möglichkeiten einschlägigen Formen: Βυζαντι(ν)ολογία, βυζαντι(ν)ολόγος. Was bedeutet indessen das Wort 'Byzantologie' (βυζαντολογία)? Nichts anderes als die Wissenschaft, die sich mit dem Stadtgründer  $B\dot{\nu}\zeta\alpha\varsigma$  befaßt ( $B\nu\zeta\alpha\nu\tau o + \lambda o\gamma i\alpha$ ). Wollte jemand mit reger Phantasie im ersten Glied der Zusammensetzung den elliptischen Ausdruck ή Βύζαντος (πόλις) entdecken, würde 'Byzantologie' auch dann nur die Wissenschaft bedeuten, die sich mit der Stadt des Byzas beschäftigt. Der Begriff 'Byzantologie' ist also unrichtig.

Hier sei noch erwähnt, daß neben dem allgemein gebräuchlichen Ausdruck 'Byzantinologie' auch allgemeinere Ausdrücke zur Bezeichnung unserer Fachwissenschaft gebraucht werden, etwa im Französischen 'études byzantines', im Englischen 'Byzantine studies', im Italienischen 'studi bizantini' usw.

In der deutschen Fachsprache wird gewöhnlich der Aus-

druck 'Byzantinistik' bevorzugt.

Literatur: L. Bréhier: Byzance et empire byzantin. BZ 30 (1929–30) 360-364. — Gy. Moravesik: Byzantinologie, Byzantiologie oder Byzantologie? Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen Gesellschaft 6 (1957) 1-4= Studia Byzantina, Budapest, 1967, 11-14.

Die Untersuchung des Begriffs 'Byzantinologie' und seiner Bedeutung hat bereits einiges Licht auf den Inhalt dieser Bezeichnung geworfen. Versuchen wir nun den Begriff der Byzantinistik genauer zu bestimmen! Zu diesem Zweck müssen wir das sogenannte genus proximum, d. h. den nächsthöheren Begriff suchen, in dem das gesuchte Wortfeld mitenthalten ist, und die sogenannte differentia specifica, d. h. jene Zeichen, die den gesuchten Wortinhalt von den unter den höheren Begriff gehörenden anderen Bedeutungsinhalten unterscheiden.

In der neueren Entwicklung der historischen Fachbereiche innerhalb der Gesellschaftswissenschaften sind zwei Tendenzen zu beobachten, die zueinander in dialektischem Verhältnis stehen. Infolge der mehr und mehr vertieften spezifischen Detailforschungen analytischen Charakters entstehen mehr und mehr Wissenschaftszweige (Disziplinen), mit anderen Worten, der Kreis der Wissenschaften wird immer differenzierter; zugleich aber wird der Synthese eine gesteigerte Bedeutung zugemessen, was zur Folge hat, daß die räumlich und zeitlich zusammengehörenden Abschnitte und Zeitalter des menschlichen Lebens, der entschwundenen Vergangenheit, einheitlich untersucht werden und zu diesem Zweck ein Teamwork der weit auseinander tendierenden Disziplinen angestrebt wird. Auf diese Weise entsteht neben der Zergliederung der auf Erforschung der menschlichen Vergangenheit gerichteten Wissenschaften in Fachzweige eine anders geartete Gliederung nach den einzelnen Völkern, Zeiten oder kulturellen Einheiten, die man eine Gliederung nach Wissenschaftsgebieten nennen könnte. So entstanden 'neue' Wissenschaften wie etwa die Ägyptologie, die Indologie, die Turkologie usw., und eine solche ist auch die Byzantinologie.

Die Byzantinologie errang verhältnismäßig spät, erst im letzten Jahrzehnt des vergangenen Jahrhunderts, dank der Tätigkeit Karl Krumbachers, ihren selbständigen Charakter und ihre Organisation. Dies war mit gewissen Nachteilen verbunden - davon soll später noch gesprochen werden -, hatte aber auch seine vorteilhaften Konsequenzen. Infolge der erwähnten Tendenzen der wissenschaftlichen Entwicklung brauchte die Byzantinologie nicht den ganzen Weg zu machen, den zum Beispiel die klassische Philologie in der Epoche zurückzulegen hatte, in welcher sie sich von der Textphilologie zur Altertumswissenschaft weiterentwickelte. Die Byzantinologie trat unmittelbar seit ihrer Entstehung als strenge neuzeitliche Disziplin - die Gliederung der Spalte Bibliographie im ersten Band der von Krumbacher gegründeten Byzantinischen Zeitschrift beweist dies unleugbar – als eine einheitliche Wissenschaft auf, die die Gesamtheit des byzantinischen Staates und der byzantinischen Kultur untersucht und an der die unterschiedlichsten Disziplinen wie

Geographie, Ethnologie, Folkloristik, Linguistik, Paläographie, Epigraphik, Numismatik, politische Geschichte, Wirtschafts-, Kultur-, Literatur-, Kunstgeschichte usw. ihren Anteil haben. Dementsprechend können wir den Begriff Byzantinologie ganz allgemein folgendermaßen bestimmen: "Die Byzantinologie ist jenes Gebiet der Geschichtswissenschaft, das sich mit der Lebensgeschichte von Byzanz befaßt." Da aber in unserer Definition Byzanz durch den Begriff byzantinische Kultur bzw. deren Schöpfer und Träger, das mittelalterliche Griechentum, ersetzt werden kann, liegt es auf der Hand, daß Byzantinologie ein Teil der Hellenistik ist, worunter wir die Lebensgeschichte des Griechentums von der Antike bis in unsere Zeit zusammenfassend verstehen. So kann auf die Byzantinologie auch die engere Definition angewendet werden: "Die Byzantinologie ist jene Teilwissenschaft der Hellenistik (oder Hellenologie), die sich mit der Lebens-

geschichte von Byzanz befaßt."

Aus der Definition folgt, daß die Byzantinologie in engster Beziehung zu den Wissenschaften steht, welche sich mit dem antiken Griechentum beschäftigen. Als, trotz mannigfacher ethnischer Mischprozesse, wie sie u.a. die slawische Einwanderung des 6. Jahrhunderts verkörpert, gleichwohl gradlinige Nachfahren der Altgriechen sind die byzantinischen Griechen durch sprachliche und kulturelle Kontinuität mit ihren Vorfahren verknüpft; ist doch die griechische Umgangssprache der Byzantiner nichts anderes als die Weiterentwicklung der Umgangssprache der hellenistischen Zeit. Die byzantinischen Schriftsteller sahen in den antiken Autoren ihre Vorbilder und ahmten sie nach. In den verschiedenen Zweigen der byzantinischen Kultur leben antike Überlieferungen weiter; daraus folgt, daß der Byzantinist praktisch nur im Besitz einer eingehenden Kenntnis auch der antiken griechischen Sprache und Kultur eine ersprießliche Forschungsarbeit betreiben kann. Desgleichen verbinden starke sprachliche und kulturelle Fäden die Byzantinologie mit den Wissenschaften, die sich dem Neugriechentum widmen. Die neugriechische Volkssprache ist eine direkte Weiterentwicklung der byzantinischen Gemeinsprache, und die Neugriechen haben viele Kulturelemente nicht nur von ihren antiken, sondern auch von ihren byzantinischen Vorfahren geerbt. Hiervon zeugen besonders die Volksbräuche und Überlieferungen. Der Byzantinist muß also nicht nur die antiken Wurzeln der byzantinischen Sprache und Kultur kennen, sondern auch ihr Fortleben bei dem neugriechischen Volk. Um Byzanz richtig zu verstehen, müssen wir uns ihm von

zwei Seiten nähern, von der Seite des antiken und des heutigen Griechentums.

Es darf indes nicht vergessen werden, daß der Staat der byzantinischen Griechen eine direkte Fortsetzung des römischen Kaisertums war; daher führte er später, im Sinne der im Jahre 395 erfolgten Teilung der Herrschaft, den Namen 'Oströmisches Kaiserreich'. Obgleich die byzantinische Kultur im ganzen ein griechisches Gepräge trug, lebten in der staatlichen, verwaltungstechnischen und gesellschaftlichen Organisation römische Traditionen weiter; bis zum 7. Jahrhundert war die Amtssprache lateinisch, woran eine ganze Reihe lateinischer Lehnwörter erinnern, die sich im byzantinischen Griechisch eingebürgert haben. Folglich ist die Kenntnis der römischen Welt für den Byzantinisten ebenfalls unerläßlich.

Bei der Übersicht der fremden Bezeichnungen für die byzantinische Hauptstadt stellten wir bereits fest, daß Byzanz in seinem historischen Leben in fortwährender Berührung mit den unterschiedlichsten, vornehmlich orientalischen Völkern stand, von denen mehrere für längere oder kürzere Zeit zum Bestand des byzantinischen Reiches gehörten. Folglich ist die Orientalistik eine wichtige Hilfswissenschaft der Byzantiniologie; demnach empfiehlt es sich, daß der Byzantinist im einen oder anderen Zweig der Orientalistik und in einer der

orientalischen Sprachen bewandert ist.

Zuletzt sei noch die Wichtigkeit der Slawistik für die byzantinistische Forschung betont. Wie bereits im Zusammenhang mit den slawischen Namen der byzantinischen Hauptstadt Car'grad erwähnt, waren die slawisch-byzantinischen Kontakte von großer Bedeutung in der Geschichte des byzantinischen Staates. Slawische Elemente siedelten sich im Reichsgebiet an und übten Einfluß auf die gesellschaftliche und wirtschaftliche Entwicklung. Andererseits war Byzanz von entscheidendem Einfluß auf die ost- und teils auch auf die südslawischen Völker, welche die Grundlagen ihrer Kultur von Byzanz erhielten. Die Notwendigkeit, die slawisch-byzantinischen Beziehungen zu erforschen, sowie die reiche russische und sowjetische Fachliteratur zu studieren, erlegt dem Byzantinisten die Notwendigkeit auf — wie bereits Krumbacher in seinem Seminar betonte —, die russische Sprache zu erlernen.

Literatur: Gy. Moravcsik: Byzantinologie et Hellénologie. Byz. 35 (1965) 291-301= Studia Byzantina, Budapest, 1967, 15-22. Gy. Moravcsik: Ελληνολογία ἢ περὶ τῆς ἐνότητος τῶν ἐλληνικῶν σπονδῶν. Ἐπιστημονικὴ Ἐπετηρὶς τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν τοῦ ἔτους 1969—70, ᾿Αθῆναι, 1970, 311-324.

### DIE GESCHICHTE DER BYZANTINISCHEN STUDIEN

Die Anfänge der byzantinischen Studien reichen nach Byzanz selbst zurück. Ihre ersten Wurzeln sind in den Bestrebungen der Byzantiner zu suchen, die schriftlichen Denkmäler ihrer eigenen Vergangenheit, ohne Unterscheidung zwischen antiken und byzantinischen Werken, zu studieren und zu diesem Zweck die früheren Handschriften durch Abschriften zu vervielfältigen. Als die ersten Hilfskräfte können also die Kopisten angesehen werden, deren mühevolle Arbeiten die Aufbewahrung vieler Schöpfungen der byzantinischen Lite-

ratur für spätere Zeiten sicherstellten.

Die Wertschätzung der schriftlichen Denkmäler der Vergangenheit zeigt sich klar im Werk des Patriarchen Photios (Φώτιος) aus dem 9. Jahrhundert, das gewöhnlich unter dem Titel Bibliotheke zitiert wird. Dieser gelehrte hohe Kleriker, der uns auch ein wertvolles Lexikon hinterließ, beschreibt in seinem Werk 280 Kodizes einer Bibliothek, und zwar auf die Weise, daß er zunächst eine Charakteristik der einzelnen Autoren gibt, die er las, besonders im Hinblick auf ihren Stil, und sodann Auszüge aus ihren Werken bringt. So bewahrte die Bibliothekee des Photios Fragmente aus den Werken nicht nur antiker, sondern auch mehrerer frühbyzantinischer Autoren, hauptsächlich von Historikern. Eine ähnliche Arbeit leistete ein Jahrhundert später Kaiser Konstantinos Porphyrogennetos (Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος). Er fand nämlich, wie er schrieb, daß die griechische historische Literatur im Laufe der Zeit zur Unübersichtlichkeit angewachsen und es deshalb nötig wäre, die Denkmäler der früheren historischen Literatur in 53 gewaltigen Sammlungen zusammenzufassen. Er ließ also die im Reich auffindbaren Bücher zusammentragen und aus ihnen durch Mitarbeiter Auszüge anfertigen in der Weise, daß sie die zu vorherbestimmten Kategorien gehörenden Teile kopierten und jeweils in einer Sammlung vereinigten. Da auch sie keinen Unterschied zwischen antiken und nichtantiken Autoren machten, überlieferten sie uns Teile aus mehreren sonst nicht bekannten byzantinischen historischen Werken, so z. B. in der Sammlung über die Gesandtschaften einzelne Teile des Werks des Rhetors Priskos. Ebenfalls aus dem 10. Jahrhundert stammt die Epigrammsammlung des Konstantinos Kephalas (Κωνσταντῖνος Κεφαλᾶς), die sogenannte Anthologia Palatinas, in die Stücke der byzantinischen Dichtung mitaufgenommen wurden. Zu erwähnen ist noch das (früher irrtümlich Suidas benannte) Lexikon Sudas aus dem späten 10. Jahrhundert, in das der unbekannte Autor u. a. Artikel über Leben und Werke früherer byzantinischer Schriftsteller aufnahm. Neben diesen überwiegend dem Sammeln und Erhalten gewidmeten Werken befleißigten sich die Byzantiner auch wissenschaftlicher und Forschungsarbeiten im engeren Sinn über die byzantinische Vergangenheit. Die Geschichtsschreiber und Chronisten, die einander in fast ununterbrochener Reihe folgten, arbeiteten die verschiedenen Perioden der Geschichte von Byzanz auf, und die Autoren der Monographien betrieben

sogar mehr oder weniger intensive Quellenforschung.

Für die weitere Entwicklung der byzantinischen Studien ist der italienische Humanismus von entscheidender Bedeutung, als die Kenntnisse der Denkmäler aus der griechischen Vergangenheit von Völkern außerhalb der griechischen Länder und anderer Muttersprachen aufgegriffen wurden. Die Verbindung zwischen italienischen und byzantinischen Humanisten begann schon im 14. Jahrhundert — eine geraume Zeit vor dem Fall Konstantinopels. Italiener kamen nach Byzanz (z. B. Guarino), und byzantinische Humanisten nach Italien, von denen sich nach der Eroberung von Byzanz durch die Türken im Jahre 1453 viele dort niederließen und eine neue Heimat fanden. Zugleich begann über Schenkungen und Ankäufe der Zustrom griechischer Handschriften nach Italien; sie enthielten nicht nur die Werke antiker, sondern auch byzantinischer Autoren. Die italienischen und griechischen Humanisten in Italien machten dabei ebensowenig einen Unterschied wie ihre byzantinischen Vorgänger. Der Italiener Giovanni Aurispa, der nach Konstantinopel ging, um Griechisch zu lernen, bekam 1423 dort die Handschrift des Historikers Prokopios aus dem 6. Jahrhundert geschenkt. Der aus Trapezunt gebürtige Bessarion ( $B\eta\sigma\sigma\alpha\rho l\omega\nu$ ) (15. Jahrhundert), welcher sich in Italien niederließ und es dort bis zum Kardinal brachte, nahm seine griechische Handschriftensammlung mit, die später in die venezianische St. Markusbibliothek gelangte. Viele andere nach Italien übersiedelte byzantinische Humanisten, so z. B. Janus Laskaris (Ἰανὸς Λάσκαρις) und Antonios Eparchos ('Αντώνιος "Επαρχος) sammelten griechische Kodizes, aus denen in manchen italienischen Städten Handschriftenfonds entstanden, wie beispielsweise die Laurenziana in Florenz, eine Gründung der Familie Medici, bestehend hauptsächlich aus der Sammlung des Lorenzo, und nicht zuletzt die einschlägige Sammlung der vatikanischen Bibliothek.

Die italienischen Humanisten, welche die ihnen zugänglichen griechischen Handschriften nach dem Beispiel ihrer byzantinischen Vorgänger weiter kopierten, sahen ihre Hauptaufgabe in der Aneignung der griechischen Sprache; ihre Lehrmeister waren nach Italien eingewanderte byzantinische Griechen, von denen sie natürlich die lebende byzantinische. fast schon neugriechische Aussprache lernten. Manuel Chrysoloras (Μανουήλ Χουσολωρᾶς), den Kaiser Manuel II. Palaiologos von Byzanz nach Italien entsandt hatte, um Hilfe gegen die Türken zu erbitten, begann bereits 1397 seine Lehrtätigkeit in Florenz. Ihm folgte eine ganze Reihe ausgewanderter Griechen. Viele von ihnen, auch Chrysoloras selbst, fertigten griechische Grammatiken für ihre Schüler, deren Verbreitung bald darauf durch die Erfindung des Buchdrucks gefördert wurde. Das erste gedruckte griechische Buch war die  $\rightarrow E\rho\omega$ τήματας (Erothemata) betitelte Grammatik des Konstantinos Laskaris (Κωνσταντῖνος Λάσκαοις), Mailand, 1476. Im Jahre 1499 besorgte Demetrios Chalkokondyles (Δημήτριος Χαλκοκονδύλης) die Editio Princeps des Suda-(Suidas-)Lexikons, dem andere byzantinische Werke folgten. Doch die italienischen Humanisten studierten die byzantinischen Autoren nicht nur im Original, sondern sorgten im Interesse ihrer weiteren Verbreitung auch für lateinische Übersetzungen. So entstanden z. B. die Übersetzung des Prokopios von Leonardo Bruni Aretino (Foligno, 1470) und die des Agathias von Christoforo Persona (Rom, 1516).

Die Aufmerksamkeit der italienischen Humanisten des 15. Jahrhunderts wurde nicht nur durch das allgemeine Interesse für die griechische Vergangenheit auf die byzantinischen Werke gelenkt, sondern auch durch andere aktuelle Umstände. Die Werke des Prokopios und des Agathias warfen im Zusammenhang mit den Feldzügen des Kaisers Justinian auch ein Licht auf einen Abschnitt der italienischen Geschichte; deshalb wurden sie als wichtige Quellen zur Erforschung der Vergangenheit italienischer Gebiete angesehen. Ein zeitgenössisches Faktum, das weite Vordringen der osmanischen Türken, gab den Anstoß zu Forschungsarbeiten der Humanisten, die sich im Briefwechsel des Italieners Francesco Filelfo und des in Italien lebenden Griechen Theodoros Gazes (Θεόδωρος  $\Gamma \alpha \zeta \tilde{\eta}_{\zeta}$ ) widerspiegeln. Als nämlich Filelfo in einem Brief aus dem Jahre 1472, sich auf das Suda-Lexikon berufend, die Frage stellte, welche Form des griechischen Namens für die Türken die richtige wäre, gab Theodoros Gazes unter Hinweis auf den Geschichtsschreiber Skylitzes (11. Jh.) die Antwort; aus ihr geht hervor, daß die Handschriften der beiden erwähnten byzantinischen Werke damals in Italien bereits vorhanden waren.

Im 16. Jahrhundert schlugen die Wellen des italienischen Humanismus über die Alpen. Französische und deutsche Gelehrte, die die italienischen Universitäten besuchten, nahmen Kopien der Handschriften antiker und byzantinischer Autoren mit sich und führten die griechischen Studien in ihrer Heimat ein. So entstanden auch in den westlichen Ländern griechische Handschriftensammlungen wie die der Pariser königlichen Bibliothek (der heutigen 'Bibliothèque Nationale'), deren Grund Katharina von Medici mit ihren Kodizes gelegt hatte. Es erschienen die ersten Textausgaben byzantinischer Autoren. Der Franzose Robert Estienne (Stephanus) z. B. veröffentlichte die Werke byzantinischer Kirchenhistoriker (Paris, 1544), der Deutsche Gulielmus Xylander die Chronik des Georgios Kedrenos (Basileae, 1566), der Holländer Bonaventura Vulcanius das historische Werk

des Agathias (Lugduni Batavorum, 1594).

Über das allgemeine humanistische Interesse hinaus hatte das Studium der byzantinischen Autoren zu dieser Zeit indes auch seine mit den zeitgenössischen Ereignissen zusammenhängenden Wurzeln. Das Vordringen der Osmanli-Türken, die Belagerung Wiens, dann die Eroberung von Buda ängstigten die gelehrten Kreise Westeuropas und spornten sie wie bereits die italienischen Humanisten des 15. Jahrhunderts - zugleich an, die Vergangenheit dieses bedrohlichen Volkes zu erforschen. Dies veranlaßte Hieronymus Wolf, einen Schüler Melanchthons, Bibliothekar des Hauses Fugger - wie er im Vorwort selbst darlegt -, drei byzantinische Quellenwerke zur türkischen Geschichte (Zonaras, Niketas Choniates und Nikephoros Gregoras, den letzteren nur zum Teil) im Original mit lateinischer Übersetzung und Anmerkungen, und zwei weitere (Georgios Pachymeres und Laonikos Chalkokondyles) in lateinischer Übersetzung herauszugeben (Basileae, 1557 – 1562). Wolf gab seiner Sammlung den Titel Corpus Historiae Byzantinaec. Von Einfluß auf die verlegerische Tätigkeit westlicher Gelehrter war ferner das Interesse, das der Protestantismus den unter türkischer Herrschaft leidenden orthodoxen Griechen entgegenbrachte, und die Beziehungen, die sich daraus ergaben. Martinus Crusius, Professor in Tübingen, stand mit griechischen Gelehrten in Briefwechsel und gelangte auf diese Weise in den Besitz von griechischen Quellen zu der Geschichte von Byzanz, die er

unter dem Titel Turcograeciae libri VIII (Basileae, 1584) veröffentlichte. In diesem Werk sind u. a. folgende Worte des griechischen Humanisten Theodosios Zygomalas (Θεοδόσιος Ζυγομαλᾶς) zu lesen (S. 94) 'Ορᾶ δὲ τῦν . . . μετοικήσαντα πάντα τα ἀγαθὰ ἀπὸ τῶν ελληνικῶν τόπων καὶ οἰκήσαντα ἐν ὑμῖν. (Ich sehe, daß jetzt . . . aus den griechischen Landen alles Gute verzogen ist und bei Euch haust.) Diese Worte geben kurz und bündig die Verlagerung der griechischen und zugleich der byzantinischen Studien von Osten nach Westen wieder.

In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts setzen die westlichen Gelehrten die Veröffentlichung byzantinischer historischer Quellen fort. So erschienen z. B. in der Ausgabe des Deutschen David Hoeschelius zum erstenmal die konstantinischen Excerpta de Legationibus (Augustae Vindelicorum, 1603), ferner die Historiae des Prokopios (ebenda 1607) und die Epitome aus dem Werk der Anna Komnene (ebenda 1610). Der Holländer Johannes Meursius gibt die Editio princeps von De administrando imperio des Konstantinos Porphyrogennetos heraus (Lugduni Batavorum, 1611), ferner das erste Wörterbuch der byzantinischen Vulgärsprache Glossarium Graecobarbarum (ebenda 1610). Der Titel dieses im übrigen bahnbrechenden Werkes verrät die völlig irrige Auffassung, die die Gelehrten dieser Zeit von der mittelalterlichen Entwicklung der griechischen Sprache hatten.

Um die Mitte des 17. Jahrhunderts kam in Frankreich ein Unternehmen großen Stils, die Herausgabe der gesammelten byzantinischen historischen Quellenwerke, in Gang. Die Anregung dazu dürfte wohl das Interesse für die nationale Vergangenheit zur Zeit König Ludwigs XIV. gegeben haben. Die damalige Geschichtsauffassung betrachtete als den höchsten Glanz der französischen Gloire im Mittelalter die Zeit der Kreuzzüge, als die fränkischen Ritter die Hauptstadt und Teile des byzantinischen Reiches erobert hatten. Da auch für diese Epoche die Werke der byzantinischen Autoren die Hauptquellen lieferten, faßte der Jesuit Philippe Labbe den Gedanken, diese gesammelt herauszugeben. Er rief die Gelehrten der ganzen Welt (omnes per orbem eruditos) auf, sich an der Arbeit zu beteiligen, die ihnen Ruhm, dauernder als Marmor und Erz" sichere. Mit der Unterstützung König Ludwigs XIV. erschien das Corpus Byzantinae Historiae, 42 Teile in 34 großen Foliobänden (Paris, 1645-1711), das die Texte der damals bekannten byzantinischen Historiker enthielt, hauptsächlich auf der Grundlage der in Paris und Rom befindlichen Handschriften, begleitet von einer lateinischen Übersetzung

und erklärenden Anmerkungen. Die einzelnen Bände der Kollektivarbeit wurden von den hervorragendsten Gelehrten der Zeit, wie Labbe selbst, sowie Pierre Poussine, Jacques Goar, François Combéfis, Charles Anibal Fabrot, Anselmus

Banduri, Leo Allatius u. a. m. herausgegeben.

Unter den Mitarbeitern des sogenannten Pariser Corpus ragte Du Cange (Charles Dufresne) hervor, welcher die byzantinische Geschichte umfassend erforschte und sich nicht allein auf das große handschriftliche Material stützte, sondern auch archäologische Denkmäler mit in die Betrachtung einbezog. Von seinen Werken verdienen die Histoire de l'empire de Constantinople sous les empereurs française (Paris 1668), die beiden Teile der Historia Byzantina duplici commentario illustrata (ebenda 1680): Familiae Augustae Byzantinae und Constantinopolis Christianac, auch heute noch Beachtung. Ihm verdanken wir das große Wörterbuch der mittelalterlichen griechischen Sprache Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis (Lugduni, 1688), das bis zum heutigen Tag durch kein besseres ersetzt ist. Fast gleichzeitig mit dem Pariser Corpus erschien der erste Band der Acta Sanctorum (Antverpiae, 1643), der großen Unternehmung der belgischen Jesuiten, deren hagiographische Forscher bis heute nach ihrem Gründer Joan Bolland allgemein 'Bollandisten' genannt werden. Dieses Werk, dessen Herausgabe nunmehr seit drei Jahrhunderten fortgesetzt wird, stellt eine Schatzkammer der christlichen griechischen Heiligenleben dar. Der französische Benediktiner Jean Mabillon wurde mit seinem Werk De re diplomatica libri VI (Paris, 1681) ein Vorläufer der byzantinischen Urkundenforschung.

Am Anfang des 18. Jahrhunderts begegnen wir mehreren Werken, die den Kreis der byzantinischen Studien erweitern. Der französische Benediktiner Bernard Montfaucon begründete mit seinem Werk Paleographia Graeca (Paris, 1708, Neuauflage Rom, 1962) die byzantinische Paläographie. Der Deutsche Johannes Albert Fabricius sammelte ein gewaltiges Material über das Leben und die Werke griechischer Autoren einschließlich der Byzantiner und veröffentlichte es in seinem großen Werk Bibliotheca Graeca (14 Bände, Hamburg, 1705 bis 1728). Mit seinem Repertorium kann Fabricius als der Vorläufer der byzantinischen Literaturgeschichte gelten. Der Franzose Michel Lequien schuf mit seinem Werk Oriens Christianus (I-III, Paris, 1740) eine Schatzkammer der Kenntnisse über die Geschichte der orthodoxen Kirche, die bis zum heutigen Tag nicht übertroffen ist. Erwähnung verdient der Deutsche Johannes Jakob Reiske, ein hervorragender Gräzist und Arabist, dem wir einen Kommentar zum Werk →De cerimoniis aulae Byzantinae des Konstantinos Porphyrogennetos verdanken (I—II, Lipsiae, 1751—1754).

Um diese Zeit regte sich auch in Rußland Interesse für die byzantinischen Quellen. Die große Sammlung des aus Deutschland stammenden, doch in Rußland ansässigen Johann Gothilf Stritter, die die Mitteilungen byzantinischer Historiker über osteuropäische Völker auf der Basis des Pariser Corpus in lateinischer Übersetzung enthält, gab die Russische Akademie der Wissenschaften heraus (→Memoriae populorum olim ad Danubium, Pontum Euxinum, paludem Maeotidem, Caucasum, mare Caspium et inde magis ad septemtriones incolentium e scriptoribus historiae Byzantinae erutae et digestae∢ I−IV, Petropoli, 1771−1779; das Werk war zuvor auch in russischer Übersetzung erschienen).

Bei den Schriftstellern der französischen Aufklärung erwachte Interesse für die bis dahin vernachlässigte Bewertung des byzantinischen Staates und der byzantinischen Kultur. Montesquieu widmet in seinen Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence (1734) einige Kapitel der Geschichte des byzantinischen Kaiserreichs. Er sieht in ihm ein spätes Rudiment des einstmals mächtigen Reichs, das er mit folgenden Worten charakterisiert: «n'est plus qu'un tissu de révoltes, de seditions et de perfidies». Eine ähnliche Meinung äußert Voltaire, der in seinem Essay sur l'histoire générale et sur les moeurs et l'esprit des nations (1756) die Geschichte der byzantinischen Kaiser mit den Attributen «horrible» und «dégoutante» bedenkt. Solche Äußerungen enthüllen uns, wie einseitig die großen Rationalisten der Aufklärung über Byzanz urteilten. Montesquieu ging eigens darauf aus, nachzuweisen, daß nur Patriotismus und Selbstaufopferung einen Staat groß machen können, der Despotismus dagegen ihm sein Grab bereitet; Voltaire wiederum erklärte der christlichen Religion den Krieg. Von solchen Gesichtspunkten aus sahen sie die Geschichte von Byzanz, verglichen mit der alten römischen Republik, in den dunkelsten Farben, zumal zu ihrer Zeit das wahre Bild des byzantinischen Staates und der byzantinischen Kultur noch unbekannt war. Das voreingenommene Urteil der aufklärerischen Schriftsteller über Byzanz war von großer Wirkung auf ihre Zeit und auch auf die Nachwelt; sie erfanden den verzerrten Begriff 'Byzantinismus', der sich nicht nur im allgemeinen Bewußtsein festsetzte, sondern auch noch in Hegels geschichtsphilosophischem Werk (1837) spukt. Die Geschichte von Byzanz — schrieb er — "stellt uns eine tausendjährige Reihe von fortwährenden Verbrechen, Schwächen, Niederträchtigkeiten und Charakterlosigkeit dar, das schauderhafteste und

deswegen uninteressanteste Bild".

Die Auffassung, die Geschichte von Byzanz sei nichts anderes als der tausendjährige Verfallsprozeß des Römischen Reichs, kommt auch bei dem Franzosen Charles Lebeau zum Ausdruck, der aufgrund verschiedener Quellen eine zusammenfassende Geschichte des Byzantinischen Reiches schrieb (>Histoire du Bas Empire<, 27 Bände, Paris, 1757—1784), ferner im ähnlichen Werk Edward Gibbons (>The History of the Decline and the Fall of the Roman Empire<, 6 Bände, London, 1776—1788), mit der Grundthese, die Ursache des fortgesetzten Niedergangs sei das Christentum gewesen; er selbst äußerte über sein Werk: "I have described the Triumph of Barbarism and Religion." Das sehr verbreitete, in viele Sprachen übersetzte und sprachlich flüssige Werk Gibbons hat das große Verdienst, daß es das Interesse für Byzanz in weiten Kreisen erweckte.

Am Anfang des 19. Jahrhunderts schrieb der Deutsche A. L. Schlözer (1802) an die russischen Historiker: "Die byzantinische Literatur scheint in unseren Tagen völlig eingeschlafen zu sein." Tatsächlich zeigt sich in den letzten Jahrzehnten des 18. und in den ersten des 19. Jahrhunderts ein gewisser Stillstand auf dem Gebiet der byzantinischen Studien. Die Gründe dafür dürften einerseits in dem durch die Schriftsteller der Aufklärung geschaffenen und die Forscher abstoßenden Zerrbild von Byzanz gelegen haben, andererseits am durch den anbrechenden Neu-Humanismus erweckten einseitig idealisierten Bild von dem antiken Griechentum, das Byzanz in den Schatten stellte. Ein Wandel trat erst im dritten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts ein und dürfte auf zwei Ursachen zurückzuführen sein.

Die historische Anschauung, der für die Wissenschaft des Jahrhunderts allgemein charakteristische Historismus, wirkte auch auf die byzantinischen Studien ein; verstärkt wurde die Strömung durch das Ereignis des 1821 ausgebrochenen griechischen Freiheitskrieges. Westeuropa wurde von einem Philhellenismus überflutet, der die Aufmerksamkeit nicht nur auf die Neugriechen, sondern auch auf ihre byzantinischen Vorfahren lenkte. Bezeichnend ist, daß Goethe nach der Zeugenschaft seiner Tagebuchaufzeichnungen nicht nur die neugriechische Volksdichtung studierte, sondern auch Werke über die byzantinische Geschichte las, so z. B. das Geschichtswerk der Anna Komnene, das in Schillers deutscher Übersetzung bereits 1790 vorlag.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts verzeichnen die byzantinischen Forschungen eine stürmische Entwicklung. Sie fassen in nahezu jedem Land Europas Wurzel und erhalten schließlich in unserem Jahrhundert internationalen Charakter. Es empfiehlt sich daher im weiteren, die Hauptmomente der Geschichte der Byzantinistik im 19. und 20. Jahrhundert von

Land zu Land in Augenschein zu nehmen.

In Deutschland begann der Aufschwung mit der Neuausgabe der byzantinischen historischen Quellen. Der hervorragende Altertumsforscher Barthold Georg Niebuhr entwarf den Plan zum Corpus Scriptorum Historiae Byzantinaec nach dem Erscheinungsort 'Bonner Corpus' genannt;
den ersten Band des auf 50 Bände bezifferten Corpus, das
Werk des Agathias, gab 1828 Niebuhr selbst heraus. Später
führte I. Bekker die Sammlung weiter, doch weder er noch
seine Mitarbeiter verwendeten neues handschriftliches Material, sondern druckten einfach die griechischen Texte und
die lateinischen Übersetzungen des Pariser Corpus nach, das
sie mit einigen dort noch nicht enthaltenen Werken ergänzten.
Das Bonner Corpus stellte vom Gesichtspunkt der Textkritik
keinen Fortschritt dar, förderte aber doch sehr wesentlich
die historische Forschung.

Mit der ersten kritischen Ausgabe der byzantinischen Quellen wurde erst bedeutend später begonnen. Bahnbrechend wirkten in dieser Hinsicht Th. L. F. Tafel (Theodosios Melitenos, 1859) und mehr noch C. de Boor, der eine ganze Reihe historischer Quellen in kritischer Form publizierte (Nikephoros patriarcha, 1880, Theophanes, 1883 - 85, Theophylaktos Simokattes, 1887, Georgios Monachos, 1904). Tafel gebührt das Verdienst, das Interesse außer den erzählenden Quellen auf die rhetorische Literatur, die Enkomien, gelenkt zu haben, von denen er selbst mehrere herausgab (Eustathii metropolitae Thessalonicensis opuscula, Francofurti, 1832). Den Anfang mit den quellenkritischen Forschungen machte F. Hirsch (Byzantinische Studien, Leipzig, 1876). K. E. Zachariae von Lingenthal erschloß die Quellen der byzantinischen Rechtsgeschichte durch seine Sammlung >Jus Graeco-Romanorum (I-VII, Leipzig, 1856-1884); ihm danken wir auch das Handbuch der byzantinischen Rechtsgeschichte (>Geschichte des griechisch-römischen Rechts«, Berlin, 18923).

Deutsche Wissenschaftler begannen Denkmäler der volkstümlichen byzantinischen Literatur zu publizieren, so A. Ellissen ( $\lambda$ Analekten der mittel- und neugriechischen Literatur, I-V, Leipzig, 1855-1862). W. Wagner ( $\lambda$ Carmina Graeca

medii aevic, Leipzig, 1874). Was die byzantinischen Handschriftenstudien anbelangt, so publizierte W. Gardthausen das grundlegende Werk (Griechische Paläographie, Leipzig, 1879, 2. Aufl. 1911-1913). Von den Einzelstudien aus dem Bereich der byzantinischen Geschichte verdienen die Werke von J. Ph. Fallmerayer erwähnt zu werden ()Geschichte der Halbinsel Morea während des Mittelalters, I-II, Stuttgart, 1830—1836. Geschichte des Kaisertums Trapezunt∢, München, 1831); von ihm stammt die irrige Theorie über die Verslawung des mittelalterlichen Griechentums. Bedeutsam ist das Buch von K. Neumann Die Weltstellung des byzantinischen Reiches vor den Kreuzzügen (Leipzig, 1894) sowie die Forschungen H. Gelzers über die byzantinische Themenverfassung (Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung (, Leipzig, 1899). Auf den ersten gründlichen Archivstudien basiert das zusammenfassende Werk von K. Hopf. Geschichte Griechenlands vom Beginn des Mittelalters bis auf unsere Zeit (Leipzig, 1867-68, neue Ausgabe New York.

Bereits Tafel entwickelte die Ansicht, die byzantinischen Studien seien von der klassischen Philologie loszulösen. Ein solcher Wunsch war gerechtfertigt, denn ähnlich wie man das Byzantinische Reich lange Zeit nur als ein Rudiment des Römischen Kaiserreichs ansah, standen auch die byzantinischen Studien Jahrhunderte hindurch im Dienste anderer Wissenschaften, der klassischen Philologie, der Geschichtsforschung oder der Theologie. Die Verselbständigung der Byzantinologie und ihre Sonderorganisation wurden durch den Entwicklungsgrad, den sie erreicht hatte, motiviert und durch das Interesse an ihrer Weiterentwicklung nötig. Verwirklicht wurde sie durch K. Krumbacher (1854-1909), der auf dem vom Philhellenismus saturierten bayerischen Boden geboren und aufgewachsen war. Nach seinem eigenen Geständnis kam ihm als Gymnasiasten ein Buch über den griechischen Freiheitskrieg in die Hand, und diese Lektüre erweckte sein Interesse für die neuzeitliche Geschichte von Hellas. Als Student der klassischen Philologie an der Münchener Universität erlernte er von griechischen Kommilitonen die neugriechische Sprache. Seine Doktorarbeit sowie seine Habilitationsschrift hatten bereits die spätere Geschichte des Vulgärgriechischen zum Gegenstand. Auf einer Studienreise in Griechenland im Jahre 1885 lernte er das neugriechische Volk unmittelbar kennen, und auf der Insel Patmos kopierte er in angestrengter Arbeit von sechs Wochen zwei Handschriften des byzantinischen Hymnendichters Romanos. 1891 überraschte er die wissenschaftliche Welt mit einem Handbuch der byzantinischen Literaturgeschichte, das er nach einigen Jahren, wesentlich erweitert, in zweiter Auflage erscheinen ließ (›Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum Ende des Römischen Reiches, 527–1453¢, München, 1897, neue Aufl. New York, 1963). Das gewaltige Werk basiert auf gründlichen Bibliotheks- und Handschriftenarchivstudien, und obgleich vor sieben Jahrzehnten geschrieben, ist es auch heute noch ein grundlegendes Handbuch der Byzantinistik, das von keinem besseren ersetzt worden ist.

Krumbacher wurde 1897 ordentlicher Professor der Mittelund Neugriechischen Philologie an der Münchener Universität und richtete im folgenden Jahr ein 'Mittel- und Neugriechisches philologisches Seminar' ein, das nicht nur von deutschen, sondern auch von Studenten anderer Nationen besucht wurde; diese, begeistert vom Beispiel ihres mit suggestiver Kraft begabten Meisters, nahmen den neuen Wissenszweig mit in ihre Heimat und schafften dort den Grund für die byzantinistischen Studien. Das Krumbachersche Seminar, das unter dem Namen 'Institut für Byzantinistik und neugriechische Philologie' fortbesteht, war das erste europäische Zentrum für byzantinistische Studien und hat seinen internationalen Charakter bis heute bewahrt.

Krumbacher ergänzte seine didaktische und organisatorische Tätigkeit dadurch, daß er bereits 1892 die erste Spezialzeitschrift für Byzantinistik, die Byzantinische Zeitschrift gründete, die einschlägige Studien der Fachwissenschaftler verschiedener Länder und Rezensionen über Veröffentlichungen in deutscher, französischer, englischer, italienischer und griechischer Sprache publizierte; die bibliographische Rubrik mit den Beiträgen der Referenten in den einzelnen Ländern gewährte eine ständige Orientierung über die Forschungsarbeiten in der ganzen Welt sowie über die neuerschienenen Bücher und Zeitschriftenartikel der Fachliteratur. Krumbacher definierte in einem Aufsatz die Philologie als eine Wissenschaft, die sich mit sämtlichen Lebensäußerungen einer Nation befaßt. Dieser seiner Auffassung entsprechend organisierte er die Wissenschaft der Byzantinologie auf der weitesten kulturgeschichtlichen Grundlage, wobei er jedoch das größte Gewicht auf eine solide philologische Methode legte; die große Zahl seiner mit Auflösung von Detailfragen befaßten Abhandlungen zeugen davon.

Mit Recht können wir in Krumbacher den Begründer der systematisch und methodisch als selbständige Wissenschaft betriebenen modernen Byzantinologie erblicken. Ein weiterer

Beweis seines großen Einflusses ist die ansehnliche Zahl der aus seiner Schule hervorgegangenen hervorragenden Byzantinisten. Sein Schüler war August Heisenberg, der nach Krumbachers Tod seinen Lehrstuhl an der Münchener Universität sowie seine wissenschaftliche und erzieherische Tätigkeit übernahm. Heisenberg widmete sich auch der Archäologie () Grabeskirche und Apostelkirche, Leipzig, 1908) und begründete ferner die byzantinische Papyrologie durch die Herausgabe der Münchener Papyri unter Mitwirkung von Leopold Wenger (>Byzantinische Papyri in der Kgl. Hof- und Staatsbibliothek zu München«, Leipzig-Berlin, 1914); ihm verdanken wir auch die kritische Ausgabe von Georgios Akropolites (1903). Ein anderer Schüler Krumbachers war Paul Maas (1880 – 1964), der die hinterlassenen Papiere seines Meisters übernahm und unter Mitwirkung seines eigenen Schülers C. A. Trypanis eine kritische Ausgabe der Hymnen des Romanus herausgab (Sancti Romani Melodiae Cantica christiana genuina, Oxford, 1963), und auch auf dem Gebiet der byzantinischen Paläographie und Textkritik bedeutsame Forschungen veröffentlichte. Gleichfalls ein Schüler Krumbachers war Karl Dieterich, aus dessen vielseitigen Arbeiten das Werk über die mittelgriechische Sprachgeschichte hervorragt (>Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache von der hellenistischen Zeit bis zum 10. Jh. n. Chr. (, Leipzig, 1898).

Fr. Dölger (1891–1968) war ein Schüler Heisenbergs und sein Nachfolger an der Münchener Universität. Er führte die Tradition seiner beiden Vorgänger im Bereich der Forschungsund Erziehungsarbeit mit Erfolg fort. Aus seiner Schule gingen zahlreiche Byzantinisten hervor. Im Mittelpunkt von Dölgers weitverzweigter Tätigkeit standen Fragen der byzantinischen Diplomatik. Zur Sammlung des einschlägigen Materials suchte er wiederholt die Klöster auf dem Berge Athos auf, gab die Regesten der byzantinischen Kaiserurkunden ()Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches, I-V, München-Berlin, 1924-1965), eine Faksimile-Sammlung der kaiserlichen Urkunden (>Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden (München, 1931) und Texte der Urkunden vom Berge Athos (Aus den Schatzkammern des heiligen Bergesc, I-II, München, 1948) heraus. Schließlich schrieb er mit Johannes Karayannopulos gemeinsam den ersten Band des Handbuches der byzantinischen Diplomatik (>Byzantinische Urkundenlehrer, I, München, 1968). Dölgers Werke und Einzelstudien, die einen ganzen Band ausmachen (>Byzantinische Diplomatik«, Ettal, 1956), sind sichere Grundlagen der weiteren Forschungen in diesem Bereich.

Aus Dölgers Schule ging Otto Treitinger hervor, dessen Werk (Die oströmische Kaiser- und Reichsidee nach ihrer Gestaltung im höfischen Zeremoniella, Jena, 1938, neue Auflage Darmstadt, 1956) die sich im Hofzeremoniell widerspiegelnde byzantinische Kaiseridee erläutert. Inhaber von Dölgers Münchener Lehrstuhl ist zur Zeit Hans Georg Beck. dem wir ein Handbuch der byzantinischen theologischen Literatur verdanken (Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (, München, 1959). Erwähnung verdient, daß das Institut für griechisch-römische Altertumswissenschaft der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin über eine besondere byzantinische Abteilung verfügt, die im Jahre 1956 eine von Johannes Irmscher herausgegebene Reihe >Berliner byzantinistische Arbeiten in Gang brachte; die bisher erschienenen dreißig Bände bieten Arbeiten deutscher und ausländischer Fachleute. Es beweist den großen Aufschwung der deutschen Byzantinologie, daß in der Bundesrepublik Deutschland zwei bayerische Abteien (Ettal und Schevern) byzantinische Institute einrichteten und daß ferner an mehreren Universitäten Ost- und Westdeutschlands (Berlin, Bonn, Halle, München usw.) Lehrstühle und Institute für byzantinische Studien bestehen, teils in Verbindung mit anderen Wissenszweigen, z. B. mit Neugriechischer Philologie oder Mittelalterlicher Geschichte. Von den jüngeren deutschen Byzantinisten sind zu erwähnen A. Böhlig, Gertrude Böhlig, H. Ditten, B. Rubin, O. Volk und P. Wirth.

Wir erwähnten bereits den entscheidenden Einfluß, den die byzantinische Kultur auf die Anfänge der russischen Kultur ausübte. Es ist also durchaus verständlich, daß die russischen Byzantinisten in der Erforschung der russisch-byzantinischen Beziehungen ihre Hauptaufgabe sahen. Doch zog dieser spezifische Standpunkt das Studium des byzantinischen Staates und seiner Kultur nach sich. Eine wesentliche Rolle spielten dabei die auf Konstantinopel gerichteten imperialistischen Aspirationen der Zaren. Vorläufer der byzantinischen Studien in Rußland waren Fremde wie der Grieche Sp. J. Destunis und sein Sohn G. Sp. Destunis, beide Übersetzer byzantinischer Werke ins Russische, die Deutschen Ph. Krug und E. Kunik, die auf die alte russische Geschichte bezügliche byzantinische Quellen verwerteten; ferner M. E. Muralt, dessen — heute natürlich veraltetes — chronologisches Werk (Essai de chronographie byzantine, I-II, St. Petersburg, 1855-1871; neue Ausgabe Amsterdam, 1963) von bahnbrechender Bedeutung war. Muralt veröffentlichte 1859 die Editio princeps der Chronik des Georgios Monachos. Ein Zeichen des Interesses der Russen für Byzanz war, daß die theologische Hochschule von St. Petersburg um die Mitte des 19. Jahrhunderts in einer »Vizantijskie Istoriki« betitelten Folge die Werke von mehreren byzantinischen Historikern (Kinnamos, Niketas Choniates usw.) in russischer Übersetzung herausbrachte.

Der Begründer der russischen Byzantinologie war V. G. Vassiljevskij (1838—1899), der nach Studien an der Petersburger Universität in Deutschland Schüler Mommsens und Droysens war und 1870 den Lehrstuhl für mittelalterliche Geschichte an der Petersburger Universität übernahm. Er war der erste Gelehrte, der sich in Rußland mit großer Entschiedenheit für die byzantinischen Studien einsetzte und eine bahnbrechende Tätigkeit in diesem Fach entfaltete. Vassiljevskij befaßte sich eingehend mit den bis dahin unbekannten oder kaum bekannten Quellen der russischen Geschichte, unterzog sie einer kritischen Durchsicht und vermochte dadurch viele Einzelheiten der russisch-byzantinischen Beziehungen zu beleuchten. Besonders bedeutsam ist sein Werk über die Beziehungen der Petschenegen zu Byzanz. Außer diesen für Rußland wichtigen Spezialstudien begann Vassiljevskij als erster russischer Gelehrter die Erforschung des inneren Lebens von Byzanz, besonders des Grundeigentums, und seine Untersuchungen wurden richtunggebend für die späteren russischen Byzantinisten, die zum großen Teil seine Schüler waren. Die Russische Akademie der Wissenschaften gab seine gesammelten Werke heraus (>Trud' V. G. Vassiljevskogo, Leningrad, 1908—1930). Vassiljevskij gründete 1894 die Zeitschrift »Vizantijskij Vremennik«, die zeitlich das zweite Spezial-Organ für Byzantinologie war und auch heute noch erscheint. Der andere Vertreter der russischen Byzantinologie von großer Wirkung war F. I. Uspenskij (1845-1928), eine Zeitlang Professor an der Universität Odessa, dann Leiter des russischen archäologischen Instituts in Konstantinopel, das er selbst gegründet hatte. Bei Ausbruch des Ersten Weltkrieges kehrte er in seine Heimat zurück und behielt seine leitende und organisatorische Rolle als getreuer Anhänger des neuen Sowjetstaates auch nach der Großen Sozialistischen Oktoberrevolution. Ein so tiefschürfender Forscher wie Vassiljevskij war er nicht, dafür verfügte er über einen weiteren, vielseitigeren Interessenkreis. Seine Forschungen erstreckten sich auf den ganzen Umfang der byzantinischen Kultur. Unter anderem befaßte er sich mit der Agrarfrage und der Rolle der Slawen in Byzanz. Viele einschlägige Probleme warf er als erster auf und versuchte ihre Lösung. Aus seinem literari-

schen Nachlaß, der geradezu eine Bibliothek füllt, seien hier angeführt: die Ausgabe altbulgarischer Inschriften in griechischer Sprache (Nadpisi starobolgurskija, Sofia, 1905), der vulgären Urkunden des Vazelonos-Klosters (in Gemeinschaft mit V. N. Benešvič, Leningrad, 1927); seine byzantinische Kulturgeschichte (Očerki po istorii vizantijskoj obrazovannostic, St. Petersburg, 1892); schließlich die für weitere Kreise bestimmte unvollendete zusammenfassende byzantinische Geschichte (>Istorija vizantijskoj imperii I, 1-2, II, 1 und III, Leningrad – Moskau, 1913 – 1948), mit dem bibliographischen Kuriosum, daß einzelne schon ausgedruckte Bogen des II. Bandes während der Revolution zerstört wurden und so die typographisch genau unterscheidbaren ursprünglichen und später nachgedruckten Bogen die Erinnerung an die Stürme der großen Zeiten wahren. Der dritte im Bunde der Männer, die die systematischen byzantinischen Studien in Rußland begründeten, war N. P. Kondakov (1844—1925), der auf dem Gebiet der byzantinischen und der byzantinisierenden altrussischen Kunst bahnbrechende Studien veröffentlichte und eine eigene Schule gründete. Sein Hauptwerk () Histoire de l'art byzantin considéré principalement dans les miniatures, I-II, Paris, 1886-1891) war bereits 1876 in Odessa russisch erschienen. Kondakov beendete sein Leben in Prag, wo seine Schüler zu seinem Gedächtnis ein 'Seminarium Kondakovianum' gründeten und seit 1927 unter diesem Titel ein Jahrbuch herausgaben.

Ungefähr zur gleichen Zeit wie Uspenskij gab J. A. Kulakovski sein gründliches, doch ebenfalls unvollendetes byzantinisches Geschichtswerk heraus () Istorija Vizantija, I—III, Kiev, 1910-1915). Die von Vassiljevskij und Uspenskij begonnenen Forschungen zur byzantinischen Wirtschaftsgeschichte wurden von B. A. Pantschenko mit seinem Werk über die bäuerliche Landbesitzfrage (Krestjanskaja sobstrennost v Vizantija, Sofia, 1903) weitergeführt. Von der großen Zahl russischer Wissenschaftler, die die Byzantinologie durch verschiedene Detailforschungen bereicherten, sind noch zu erwähnen: V. V. Latvšev, der die südrussischen christlichen Inschriften herausgab (Sbornik grečeskich nadpisej christianskich vremen iz južnoj Rosiic, St. Petersburg, 1896), Ch. Loparev, ein Erforscher der byzantinischen hagiographischen Literatur ()Grečeskija žitija svetich VIII i IX vekov, Petrograd, 1914), und V. N. Beneševič, der in der Hauptsache neue kirchen- und staatsgeschichtliche Urkunden erschloß und durch die russische Übersetzung der Werke von Krumbacher, Gelzer und Bury (zum Teil nur in Auszügen) den

jungen russischen Byzantinisten ein Fenster zur westlichen Byzantinologie öffnete (Očerki po istorii Vizantii I-IV, St. Petersburg, 1912—1914). Vassiljevskijs bester Schüler, A. A. Vassiljev, war Byzantinist und Arabist in einer Person und leistete durch die Erforschung der byzantinisch-arabischen Beziehungen eine bahnbrechende Arbeit (>Vizantija i Arabic I-II, St. Petersburg, 1900-1902; zum Teil auch in französischer Übersetzung in Brüssel 1935-68 erschienen). sodann schrieb und veröffentlichte er als erster Russe eine vollständige Geschichte von Byzanz (Leckii po istorii Vizantii I-IV, Petrograd, 1917-1925), die erweitert auch englisch (1928), französisch (1932) und in anderen Sprachen erschien. Vassiljev wurde später Professor der Madison-Universität und beendete sein Leben in den USA. Ein Beweis für den starken Aufschwung der russischen Byzantinologie zu Beginn unseres Jahrhunderts ist auch die 1915 gegründete Spezialzeitschrift > Vizantijskoe obozrenie, die jedoch nur kurze Zeit bestand.

Die Wandlung, die mit der Großen Sozialistischen Oktoberrevolution eintrat, beeinflußte auch die Entwicklung der russischen Byzantinologie wesentlich. Nach der Revolution erschienen zwar noch drei Bände des von Uspenskij herausgegebenen ›Vizantijskij Vremennik‹, doch nach seinem Tode wurde die von der Leningrader Akademie der Wissenschaften geleitete 'Konstantinos-Porphyrogennetos-Kommission', später 'Russisch-Byzantinische Kommission' aufgelöst. Die von der zaristischen Herrschaft – getreu ihren politischen Aspirationen — geförderten byzantinischen Studien genossen anfangs nicht die Sympathie des Sowjet-Systems. Hinzu kam noch die Pokrovskijsche Tendenz, die die konkrete historische Forschung durch ein abstraktes Soziologisieren im luftleeren Raum ersetzen wollte und den Leitsatz verkündete: "Historik ist in die Vergangenheit versetzte Politik", wodurch der ganze Bereich der historischen Wissenschaften in eine schwere Krise geriet. Nachdem aber die marxistische Auffassung die Pokrovčina zerschlagen hatte, stellte sich das Gleichgewicht wieder ein und die Arbeit konnte auch auf dem Gebiet der byzantinischen Studien fortgesetzt werden. Es begann die neue sowjetische Epoche der russischen Byzantinologie. Die Forscher reorganisierten sich, an den Leningrader und Moskauer Universitäten wurde der byzantinistische Unterricht wiederaufgenommen, und 1947 begann die neue Folge des >Vizantijskij Vremennik zu erscheinen, in deren Bänden von Jahr zu Jahr die Ergebnisse vielseitiger Forschungen veröffentlicht werden.

Mittelpunkt und führendes Organ der sowjetischen Byzantinologie ist die byzantinische Sektion des Geschichtswissenschaftlichen Instituts der Sowietischen Akademie der Wissenschaften, deren Mitglieder als wissenschaftliche Forscher im Rahmen der Moskauer und Leningrader Gruppen ihre Arbeit verrichten. Ihre Zielsetzungen faßte zuerst M. V. Levčenko, Lenker der Neuorganisation, in der Publikation >Vizantijskij Sbornik (Moskau - Leningrad, 1945) zusammen. Neuerlich tat dies Z. V. Udalcova (Osnovnie problemi vizantino-vedenija v Sovjetskoj istoričeskoj naukać, russisch und französisch, Moskau, 1955). Demnach führt die planmäßige sowjetische Forschung im Hinblick auf die Themenkreise die Traditionen der früheren russischen Byzantinologie fort, wobei sie jedoch im Gegensatz zum früheren bürgerlichen Positivismus und Idealismus vom Gesichtspunkt marxistischen Geistes die wesentlich scheinenden Momente des historischen Materialismus zur Geltung bringt. Das Hauptgewicht wird auf die Untersuchung der inneren Geschichte der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung von Byzanz gelegt mit den folgenden Hauptproblemen: Übergang aus dem Sklavenhaltersystem in den Feudalismus, Entstehung des byzantinischen Feudalismus, Rolle der Volksmassen, Aufstände und andere weltliche und kirchliche Bewegungen, der Klassenkampf, die Bodenfrage, Entwicklung der Städte, Gründe des Untergangs des Reichs, Byzanz' internationale Lage und seine Beziehungen zu den europäischen und asiatischen Ländern. Die sowietische Wissenschaft hat großes Gewicht auf die osteuropäische und überhaupt auf die orientalische Geschichte gelegt, an deren Erforschung armenische und grusinische Fachleute tätig mitwirken. Als Spezialforschungsprobleme erscheinen: die Rolle der Slawen in der byzantinischen Geschichte, die Geschichte der russisch-byzantinischen Beziehungen und damit im Zusammenhang der Einfluß der byzantinischen Kultur auf die Entwicklung des russischen Bildungswesens.

Eine wichtige Aufgabe sieht die sowjetische Wissenschaft in der Publikation byzantinischer Quellen als Grundlagen der Forschungsarbeit. Da die Kenntnis der griechischen Sprache stark zurückgegangen ist, wird mit Hilfe von russischen Übersetzungen gearbeitet. So übersetzten u. a. S. P. Kondratjev, Prokopios (1938, 1950) und Theophylaktos Simokattes (1957), M. W. Levčenko Agathias (1953), Jelena E. Lipsic Nikephoros Patriarches (1950) und Geoponika (1960). A. J. Syrkin das Digenes-Akritas-Epos (1960). M. J. Suzjumov das sogenannte Eparchikon Biblion (1962), J. N. Ljubarskij

Anna Komnene (1965). Ein Teil dieser Übersetzungen ist bereits in der Neuen Folge des Historischen Instituts und des Slawistischen Instituts (Pamjatniki srednevekovoj istorii narodov Centralnoj i Vostočnoj Evropi) erschienen. Die Übersetzungen der für die Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte wichtigen byzantinischen Quellen wurden in einer besonderen Sammlung herausgegeben ()Sbornik dokumentov po socialnoekonomičeskoj istorii Vizantii«, Moskau, 1951).

Die bisherigen Forschungsergebnisse über die russischbyzantinischen Beziehungen faßte M. V. Levčenko in ›Očerki po istorich russkovizantijskich otnošenii (Moskau, 1956) zusammen. Eine unermüdliche Erforscherin der Beziehungen von Byzanz zu den östlichen Völkern war N. V. Pigulevskaja, von der außer mehreren kleineren Studien zwei einschlägige Monographien erschienen sind (Vizantija i Iran na rubežec VI, VII BB. Moskau – Leningrad, 1946; Vizantija na putjach v Indiju. Iz istorii torgovli. Vizantij s Vostokom v IV-VI

BB ebenda, 1951).

Die italienisch-byzantinischen Beziehungen im 6. Jahrhundert beleuchtet das Werk >Italija i Vizantija v VI vekec (Moskau, 1959) von S. W. Udalzova, während G. G. Litavrin die Geschichte Bulgariens unter byzantinischer Herrschaft schrieb Bolgarija i Vizantija v XI-XII, VV (Moskau, 1960). A. P. Každan und G. G. Litavrin behandeln in ihrem gemeinsamen Werk (>Očerki istorii Vizantii i Južnich slavjan (, Moskau, 1958) einzelne Abschnitte aus der Geschichte von Byzanz und den Südslawen. Die Arbeit erschien gekürzt auch ungarisch (Byzánc rövid története [Kurze Geschichte von Byzanz], Budapest, 1961). Aus dem Bereich der gesellschafts- und wirtschaftsgeschichtlichen Forschungen, die die sowjetische Wissenschaft auf den Spuren der alten russischen Byzantinologie, doch durch neue Gesichtspunkte bereichert. weiterführt, sind zu erwähnen: A. P. Každan (Agrarnie otnošenich v Vizantii XIII-XIV vv., Moskau, 1952; Derevnja i gorod v Vizantii IX-X vv., Moskau, 1960). Ferner J. L. Lipšic (Očerki istorii i vizantijskogo obšestva i kulturi, Moskau, Leningrad, 1961). Im Band Vizantijskie očerki (Moskau, 1961) finden wir größtenteils Abhandlungen ähnlicher Thematik vereinigt. Eine monumentale Darstellung der byzantinischen Malerei stellt das Werk von V. N. Lazarev dar (>Istorija vizantijskoj živopisi I-II, Moskau, 1947, 1948). In den zusammenfassenden Werken der byzantinischen Geschichte folgt die Sowjetwissenschaft ebenfalls den durch die alte russische Byzantinologie gewiesenen Wegen. Der erste Versuch, die Geschichte von Byzanz nach marxistischen

Grundsätzen zusammenzufassen, stammt von N. V. Levčenko, dessen Werk (>Istorija Vizantiik, Moskau—Leningrad, 1940) auch englisch (1940), französisch (1949) und bulgarisch (1948) erschienen ist. Eine kürzere Zusammenfassung der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung, ebenfalls in marxistischem Geist, schrieb A. P. Každan (Byzanz, Aufstieg und Untergang des oströmischen Reichese, Berlin, 1964). Eine dreibändige große Zusammenfassung der byzantinischen Geschichte ist die Gemeinschaftsarbeit der byzantinischen Gruppe des Historischen Instituts (>Storija Vizantii I-III, Moskau, 1967). Einen speziellen Lehrstuhl für die byzantinischen Studien gibt es in der Sowjetunion nicht, jedoch ist im Rahmen der Vorlesungen über mittelalterliche Geschichte und der Aspirantenausbildung die Geschichte von Byzanz an den Universitäten von Moskau, Leningrad, Swerdlowsk und Tiflis ausgiebig vertreten. Mit byzantinischen Forschungen sind im Zusammenhang mit ihren Arbeiten befaßt: Alis V. Bank, B. T. Gorianov, Jevgenija I. Granstrem, G. L. Kurbatov, K. A. Osipova, Z. G. Samodurova, J. C. Skržinskaja und V. S. Šandrovskaja.

In Frankreich begann die Wiedergeburt der byzantinischen Studien um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Gemäß den alten Traditionen regte sich besonderes Interesse für die Zeit der Kreuzzüge und der fränkischen Herrschaft, deren Geschichte aufgrund von Quellenstudien J. A. Buchon in seinem unvollendeten Werk zusammenfaßte (Histoire des conquétes et de l'établissement des Français dans les états de l'ancienne Grèce, Paris, 1846). Später gab E. Miller auch die byzantinischen Quellen der Kreuzzüge heraus (>Recueil des historiens des croisades, Historiens Grecs (I-II, Paris, 1875-1881). Von besonderer Bedeutung ist die aus 161 Bänden bestehende große Sammlung J. P. Mignes (>Patrologia Graeca<, Paris, 1857-1866), die aufgrund älterer Ausgaben die Denkmäler der byzantinischen geschichtlichen und kirchlichen Literatur im Original und in lateinischer Übersetzung enthält. Auch für die byzantinische Vulgär-Literatur ist das Interesse erwacht, ihre Denkmäler gab E. Legrande heraus (>Bibliothèque grecque vulgaire I-VII, Paris, 1880-1895). Französische Forscher bezogen außer literarischen Quellen auch die übrigen geschichtlichen Denkmäler in den Kreis ihrer Forschungen ein. Die erste große Ausgabe der byzantinischen Münzen ist J. Sabatier zu verdanken (Description des monnaies byzantines (I-II, Paris, 1863), während G. Schlumberger für das Studium byzantinischer Siegel grundlegende Erkenntnisse gewann (>Sigillographie de l'empire bizantin«, Paris,

1884).

Französische Wissenschaftler bereicherten die Fachliteratur mit einer ganzen Reihe von Monographien über einzelne Epochen der byzantinischen Geschichte. Unter ihnen ragt das Werk A. Rambauds über die Zeit des Kaisers Konstantinos Porphyrogennetos (¿L'empire grec au Xe siècle. Constantin Porphyrogenète, Paris, 1870) hervor, das genauso wie die spätere Monographie G. Schlumbergers über die byzantinische Geschichte im 10. und 11. Jahrhundert (Epopée bizantine à la fin du Xe siècle (I-III, Paris, 1896-1905) das Interesse weiter Kreise für Byzanz erweckte. Aufgrund eingehender Quellenstudien behandelt F. Chalandon die Zeit der Komnenen (>Les Comnènes. Études sur l'empire byzantin au XIe au XIIe siècles I—III, Paris, 1900—1912). Die größte Resonanz als Wissenschaftler und akademischer Lehrer hatte der hervorragendste moderne französische Byzantinist Ch. Diehl (1859—1944), ehemals Professor an der Sorbonne, der Forschungen auf dem ganzen Gebiet byzantinischer Staatsgeschichte und der byzantinischen Kultur betrieb und zudem seine Ergebnisse in elegant geschriebenen Essavs dem Publikum darbot. Seine Werke füllen eine ganze Bibliothek, die u. a. die Geschichte des sogenannten Exarchats von Ravenna, des byzantinischen Afrika und der Zeit Justinians behandeln; besonders hervorgehoben zu werden verdienen die Bände der ⇒Figures byzantines (I−II, Paris, 1906−1908 und neuere Auflagen), in denen Diehl die Porträts byzantinischer Kaiser, Kaiserinnen, Schriftsteller usw. zeichnet; ferner >Byzance, Grandeur et décadence (Paris, 1920) worin er im Gegensatz zur früheren Auffassung die Größe und welthistorische Rolle der byzantinischen Kultur in ihrer Wirkung auf die europäische Bildung herausstellt. Einen Beweis für das umfassende Interesse, das Diehl bei seinen Studien an den Tag legte, liefert neben Werken der Geschichte und Literaturgeschichte sein grundlegendes Handbuch der byzantinischen Kunstgeschichte (>Manuel d'art byzantin«, Paris, 1910 und neuere Ausgaben).

Diehl, dessen Vorlesungen nicht nur die Schüler seiner Heimat, sondern auch die anderer Länder besuchten, rief eine ganze Schule ins Leben. Er kann mit Recht als der Begründer der modernen französischen byzantinischen Studien angesehen werden. Von den neueren französischen byzantinistischen Kunsthistorikern seien G. Millet erwähnt, der u. a. die Kunst der Athos-Klöster erforschte (Monuments de l'Athos, I. Les peintures (Paris, 1927); sodann A. Grabar, dessen bedeutende

Arbeit die Spiegelung der Gestalt der byzantinischen Kaiser in Schöpfungen der Kunst untersucht (›L'empereur dans l'art byzantin‹, Paris, 1936); ferner sein zusammenfassendes Werk (›Byzance. L'art byzantin du moyen âge‹, Paris, 1963). Einzig in ihrer Art ist die große Synthese des byzantinischen Staates und der byzantinischen Kultur L. Bréhier's (›Le monde byzantin, I. Vie et mort de Byzance, II. Les institutions de l'empire byzantin, III. La civilisation byzantine‹, Paris. 1947—1950).

Verdiente Vertreter der französischen Byzantinistik sind R. Guilland, der außer zahllosen Studien über den byzantinischen Staatsapparat und die Topographie Konstantinopels eine Monographie über Gregoras, einen berühmten byzantinischen Historiker und Polyhistor schrieb (Essai sur Nicephore Grégoras«, Paris, 1926), A. Dain, ein Erforscher der byzantinischen Paläographie (Les manuscrits, Paris, 1949) und strategischen Literatur, P. Lemerle, der u. a. auch Urkunden vom Berge Athos publizierte (Actes de Kutlumus, Paris 1945). Hélène Ahrweiler, Professor an der Sorbonne, Verfasserin von Byzance et la mer (Paris, 1966) und mehrerer anderer verdienstvoller Arbeiten. Aus Lemerles Schule gingen zahlreiche Fachgenossen hervor; er ist Herausgeber des französischen Handbuchs der Byzantinologie (Traité d'Études Byzantines(), von denen bisher A. Bataille Les Papyrus( (Paris, 1955) und V. Grumel La chronologie (Paris, 1958) erschienen sind. Förderlich für die byzantinischen Handschriftforschungen ist das Pariser 'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes', dessen Leiter, M. Richard, ein Repertorium der griechischen Handschriften veröffentlichte (>Répertoire des Bibliothèques et de catalogues de manuscrits grecs, Paris, 1958<sup>2</sup>). Zu erwähnen ist noch, daß in der Reihe Collection Byzantine der Association Guillaume Budé mehrere byzantinische Quellen (Michael Psellos, 1926-1928, Konstantinos Porphyrogennetos, De ceremoniis, 1935 -1940, Anna Komnene, 1937—1945 u. andere) griechisch mit französischer Übersetzung erschienen sind.

In Paris befindet sich auch das 'Institut Français d'Études Byzantines', eine Stätte der Assomptionisten, die bedeutsame wissenschaftliche Forschungsarbeit leisten; sie geben u. a. die Regesten der Urkunden des Konstantinopler Patriarchats heraus (>Les regestes des actes du patriarcat de Constantinople, I<, >Les actes des patriarches I – IV<, 1932 – 1971). Der Leiter des Instituts, V. Laurent, publizierte mehrere Sammlungen byzantinischer Siegel (>Documents de sigillographie byzantine. La collection C. Orghidan<, Paris, 1952; >Les

sceaux byzantins du Médaillier Vatican, Vatikan, 1962; Le corpus des sceaux de l'empire byzantin, V. L'église, Paris, 1963-1966). Ein Mitarbeiter des Instituts, R. Janin, betreibt Forschungen zu Topographie und Denkmälern von Konstantinopel (Constantinople byzantin. Développement urbain et répertoire topographique, Paris, 2. Aufl. 1964; >La géographie ecclésiastique de l'empire bizantin∢ I, 3; >Les églises et monastères, ebenda, 2. Aufl. 1969). Im Verlag des Instituts der Assomptionisten erscheint seit 1943 die Revue des Études Byzantines, eine Fortsetzung der früheren Echos d'Orienta. Die französische Byzantinologie verfügt über Lehrstühle an mehreren Universitäten (Paris, Lyon, Nantes, Strasbourg) und über ein besonderes Institut an der Sorbonne ('Institut d'études byzantines et néo-helléniques'). Unter den jüngeren französischen Byzantinisten sind zu erwähnen A. Bon, J. Darrouzès, A. Ducellier und A. Frolow.

Die Aufmerksamkeit der englischen Byzantinisten richtete sich in erster Linie auf das Studium der byzantinischen politischen Geschichte und Staatsorganisation. Die Reihe bedeutender Veröffentlichungen eröffnete das große Werk von G. Finlay, das im Rahmen der Geschichte der Griechen von der Antike bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts der byzantinischen Periode besondere Aufmerksamkeit widmet () A History of Greece from the Conquest by the Romans to the Present Time, London, 1877). Der bislang hervorragendste englische Vertreter der byzantinischen Geschichtsforschung war J. B. Bury (1861-1927), der außer zahlreichen Detailstudien Gibbons großes Werk mit wertvollen Anmerkungen neu herausgab (1897-1900) und in zwei großen Monographien die Geschichte der ersten fünf Jahrhunderte des Byzantinischen Reiches skizzierte (bezeichnend für seine Auffassung ist, daß er die Termini 'Later Roman Empire' bzw. 'Eastern Roman Empire' gebraucht). Von großer Bedeutung sind seine Werke über die byzantinische Staatsorganisation ()The Constitution of the Later Roman Empired, London, 1910; The Imperial Administrative System in the Ninth Century, ebenda 1911). Bury begründete gleichfalls die Sammlung >Byzantine Texts (zur Publikation byzantinischer Geschichtsquellen. W. Miller verfaßte eine Monographie über die Zeit der fränkischen Herrschaft in Griechenland (>The Latins in the Levant. A History of Frankish Greecs, London, 1908). N. H. Baynes untersuchte vornehmlich die frühbyzantinische Geschichte; er gab ferner eine kurze Kulturgeschichte The Byzantine Empired (London, 1925) heraus. Das gleiche Thema

behandelten St. Runeiman (>Byzantine civilisation«, London, 1933 und in französischer Übersetzung Paris, 1934) und Joan M. Hussey (>The Byzantine World«, London, 1957). Letztere Autorin, die auch die neue Ausgabe der beiden Byzanz-Bände der >Cambridge Medieval History« (IV. 1—2. Cambridge, 1966—67) vorbereitete und herausgab, widmete eine beachtenswerte Monographie der byzantinischen Kultur des 9—11. Jahrhunderts (>Church and Learning in the Byzantine

Empire [867—1185], Oxford, 1937).

Ein hervorragender Kenner der byzantinischen Kunstgeschichte ist D. Talbot Rice (Edinburgh); besonders erwähnenswert ist sein zusammenfassendes Werk Byzantine Arte (Oxford, 1935). Der international führende Spezialist auf dem Gebiet der byzantinischen Musikforschung ist heute E. Welles () A History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford, 1949, 2. Aufl. Oxford, 1961). R. Browning erschloß neue, hauptsächlich rhetorische Quellen (A New Source on Byzantine-Hungarian Relations in the Twelfth Century, Balkan Studies, 1961). J. Lindsay schrieb eine Monographie über den Einfluß von Byzanz auf die europäische Kultur (Byzantium into Europe, London, 1950). Lindsay und Browning sind beide Vertreter der marxistischen Geschichtsforschung. Lehrstühle für byzantinische Studien bestehen an den Universitäten London und Oxford. Byzantinische Forschungen betreiben außer den Genannten Ph. Grierson (Oxford), C. Mango (London/Washington), D. Obolensky (Oxford) und C. A. Trypanis (Oxford).

Für Italien haben die byzantinischen Studien eine besondere Bedeutung, da Teile italienischen Bodens vom 6. bis 9. Jahrhundert unter byzantinischer Herrschaft standen und dort die byzantinische Kunst tiefe Wurzeln schlug. In den verschiedenen Bibliotheken haben sich — wie wir sahen — große Mengen byzantinischer Handschriften angesammelt. Dessenungeachtet nahm in Italien die Byzantinologie lange Zeit keinen größeren Aufschwung, die Forschung beschränkte sich im wesentlichen auf Detailfragen und die z.T. unzureichende Publikation von Quellen. Bereits der einstige berühmte Bibliothekar der vatikanischen Handschriftensammlungen, Kardinal A. Mai, wirkte in dieser Richtung; er gab aus den griechischen Handschriften der Bibliothek eine große Reihe hauptsächlich theologische Werke heraus (Scriptorum veterum nova collectio I—X, Roma, 1825 bis 1838; Nova Patrum Bibliotheca I—VII, ebenda 1852 bis 1854). Eine ähnliche Tätigkeit verfolgte der französische Kurienkardinal J. B. Pitra, der als erster Hymnen des Dichters Romanos veröffentlichte (Analecta Sacra I, Paris, 1876).

Kardinal Giovanni Mercati, dem früheren Präfekten der vatikanischen Bibliothek, gebührt das Verdienst, einen modernen Katalog griechischer Handschriften der Vaticana begonnen zu haben, deren ersten Band er mit seinem Mitarbeiter P. Franchi de'Cavalieri publizierte (>Codices Vaticani Graecia I. Roma, 1923); andere setzten die Reihe fort. Ein Bruder des Kardinals, Silvio Giuseppe Mercati, ein Schüler Krumbachers und weiland Professor an der Universität Rom, veröffentlichte zahlreiche Detailstudien aus dem Bereich der byzantinischen Literatur. Er begründete 1924 die Zeitschrift Studi Bizantini e Neoellenicia. G. Pasqualis textkritisches Werk (>Storia della tradizione e critica del testo, Firenze, 1934) ist auch von byzantinistischem Standpunkt beachtenswert. Von den italienischen Forschern, die zahlreiche Themenkreise untersuchten, hat sich R. Cantarella besondere Verdienste erworben; er veröffentlichte u. a. eine Anthologie byzantinischer Dichtung mit italienischer Übersetzung (>Poeti bizantinik, Milano, 1948), desgleichen ist A. Pertusi, mit der kritischen Erstausgabe von Konstantin Porphyrogennetos' Schrift De thematibus (Città del Vaticano, 1952), besonders hervorzuheben. In neuerer Zeit sind in Italien außer dem 'Istituto di Studi Byzantini e Neoellenici' zwei weitere byzantinische Institute gegründet worden: das 'Istituto Siciliano di Studi Byzantini e Neoellenici' in Palermo, unter der Leitung von B. Lavagnini, das hauptsächlich Quellen zur Geschichte der süditalienischen Griechen publiziert, und das von Griechen gegründete Έλληνικον Ἰνστιτοῦτον Βυζαντινῶν καὶ Μεταβυζαντινών Σπουδών in Venedig, welches M. J. Manusakas leitet. Letzteres Institut gibt die Zeitschrift >Θησανρίσματας heraus. Lehrstühle für Byzantinologie gibt es an den Universitäten von Rom, Mailand, Neapel, Padua und Triest. Zu erwähnen sind ferner noch die italienischen Byzantinisten Maria Elisabetta Colonna, Enrica Follieri, M. Gigante, Lidia Massa Positano und G. Schirò.

In Belgien ragt unter den Bollandisten, die die alten hagiographischen Traditionen weiterführen, H. Dellehaye hervor, der dieses Gebiet mit einer wertvollen Monographie bereicherte (>Les legendes hagiographiques<, Bruxelles, 1927³), sowie F. Halkin, dem wir außer Detailstudien das Repertorium der griechischen Hagiographie verdanken (>Bibliotheca Hagiographica Graeca
 I—III, Bruxelles, 1957³). Begründer und zugleich vorzüglichster Vertreter der belgischen byzantini-

schen Forschungen war indes Henri Grégoire (1881—1964), ein Schüler Krumbachers, der unter vielem anderen die geschichtlichen Hauptgründe des epischen Zyklus ›Digenes Akritas‹ untersuchte. Er faßte seine Ergebnisse während seines Aufenthaltes in Amerika in griechischer Sprache zusammen (› Ο Διγενὴς ᾿Ακρίτας. Ἡ βυζαντινὴ ἐποποιία στὴν ἱστορία καὶ στὴν ποίηση‹, New York, 1953). Grégoire gründete 1924 die internationale Zeitschrift ›Byzantion‹, aus seiner Schule gingen mehrere verdiente belgische Byzantinisten hervor. Die Byzantinologie ist an mehreren Universitäten (Bruxelles, Gand, Liège, Louvain) vertreten, die Interessen des Fachs vertritt die 'Société Belge d'Études Byzantines'. Die bekanntesten belgischen Byzantinisten der Gegenwart sind: G. Garitte, Patricia Karlin-Hayter, Jacqueline Lallemand, F. Masai, Marguerite Mathieu, Alice Leroy-Molinghen und P. Orgels.

In Österreich setzten systematische byzantinistische Studien erst in neuester Zeit ein. Unter den vereinzelten älteren Publikationen ist die große Sammlung weltlicher und geistlicher griechischer Urkunden von F. Miklosich und J. Müller (Acta et diplomata Graeca medii aevi (I - VI, Vindobonae, 1860 – 1890) auch heute noch wertvoll, ähnlich auch die Anthologie byzantinischer volkstümlicher Gedichte von W. Wagner () Carmina Graeca medii aevia, Leipzig, 1874). H. Gerstinger, der erste Herausgeber Wiener Papyri, veröffentlichte eine grö-Bere Monographie über die byzantinische Buchmalerei (Die griechische Buchmalerei (I-II, Wien, 1926). Ein großer Kenner der inneren Geschichte des byzantinischen Staates war Ernst Stein, der vor dem Zweiten Weltkrieg emigrieren mußte. Stein schrieb u. a. eine wertvolle Geschichte der ersten drei Jahrhunderte von Byzanz (Histoire du Bas Empire I-II, Paris—Bruxelles—Amsterdam—Bruges, 1949—1959). Ein intimer Kenner der byzantinischen Kunstgeschichte ist O. Demus, der u.a. über die Markuskirche in Venedig eine Monographie verfaßte (The Church of San Marco in Venices, Cambridge, Mass. 1960).

E. v. Ivánka, gebürtiger Ungar, weiland Professor an der Universität Graz, studierte die antiken Elemente der byzantinischen Theologie (>Hellenistisches und Christliches im frühbyzantinischen Geistesleben«, Wien, 1948, >Plato Christianus, Übernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter«, Einsiedeln, 1964); Ivánka ist Herausgeber der Sammlung >Byzantinische Geschichtsschreiber«, die byzantinische historische Quellen im Volltext bzw. in wichtigen Auszügen in deutscher Übersetzung nebst erklärenden Anmerkungen

enthält. H. Hunger, Professor an der Wiener Universität. veröffentlichte umfassende Forschungen, insbesondere über die Arengen der byzantinischen Urkunden (Prooimion, Elemente der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der Urkunden (Wien, 1964), als ersten Band der Reihe der Veröffentlichungen des Universitätsinstituts. Ihm verdanken wir eine Sammlung der für das byzantinische geistige Leben einschlägigen Abschnitte in deutscher Übersetzung (>Byzantinische Geisteswelt, Baden-Baden, 1958, 2. Aufl. Amsterdam, 1967) sowie zwei Bände des Katalogs der Wiener griechischen Handschriften (Wien, 1961 und 1969 [Band II unter Mitarbeit von O. Kersten]). Hunger ist der Herausgeber des Jahrbuchs der österreichischen byzantinischen Gesellschaft (seit 1969 unter dem Titel Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik(). hervorragende Gesamtcharakteristik byzantinischer Weltanschauung und Geistesgeschichte verkörpert Hungers Œuvre Das Reich der neuen Mitted (Wien-Köln, 1965).

In Griechenland erwachte nach der Befreiung von der Türkenherrschaft, 1833, im neugegründeten Königreich um die Mitte des 19. Jahrhunderts das Interesse für die Geschichte von Byzanz, die einen organischen Teil der nationalen Vergangenheit bildete. In dem ersten großen zusammenfassenden Werk zur griechischen Geschichte () Ιστορία τοῦ έλληνικοῦ ἔθνους ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι τῶν νεωτέρων Ι-V, Athen, 1860-1877, neue Ausgabe 19638) von K. Paparregopulos ist auch die byzantinische Periode angemessen vertreten. Die griechischen Wissenschaftler des vorigen Jahrhunderts widmeten sich hauptsächlich der Erforschung und Veröffentlichung der mittelalterlichen griechischen Quellen, wobei ihnen ihre Muttersprache eine große Hilfe sicherte. Bahnbrechend auf diesem Gebiet wirkte K. Sathas, der eine Fülle von Denkmälern der byzantinischen, hauptsächlich historischen Literatur publizierte (>Μεσαιωνική Βιβλιοθήκης Ι-VII, Venezia, 1873 – 1894). Eine ähnlich rege Tätigkeit entfaltete A. Papadopulos-Kerameus, der später nach Rußland an die Bibliothek des Zaren berufen ward. Er gab hauptsächlich das Material kirchlichen Charakters der Handschriftensammlungen der Patriarchalbibliotheken von Konstantinopel (Istanbul) und Jerusalems heraus (ε Iεροσολυμιτική Bιβλιοθήκης I - V, Petrupolis, 1891—1915; δ'Ανάλεκτα τῆς Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχvoλογίας < I-V, ebenda 1891-1898).

Die bisher umfassendste Tätigkeit innerhalb der griechischen Byzantinologie entfaltete der außerordentlich schöpferische Sp. Lampros (1851—1919), Professor an der Athener

Universität, später griechischer Ministerpräsident, der in beinahe sämtlichen europäischen Bibliotheken, u. a. auch in den schwer zugänglichen auf dem Berge Athos, forschte. Er erschloß ein gewaltiges Material und veröffentlichte es in seinen Werken, die eine ganze Bibliothek füllen. Besonders wertvoll darunter ist die Sammlung byzantinischer Romane (>Collection de romans grecs en langue vulgaire«, Paris, 1880); der Katalog der griechischen Handschriften auf dem Berge Athos (Catalogue of the Greek manuscripts on Mount Athose I-II, Cambridge, 1895-1900), die Quellen zur Geschichte des Despotats Morea (γΠαλαιολόγεια καὶ Πελοποννησιακάς I-IV, Athen, 1912-1930). Ein Album der Kaiser von Byzanz () Λεύκωμα βυζαντινών αὐτοκρατόρωνς, Athen, 1930), und die Ausgabe kürzerer Chroniken (>Βραχέα χρονικάς, Athen, 1932; aus dem Nachlaß herausgegeben von K. Amantos). Lampros schrieb außerdem die Geschichte Hellas bis zum Fall von Byzanz (`>Ιστορία τῆς Ἑλλάδος μετ'εἰκόνων άπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι τῆς άλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως, Athen, 1886—1908) und gründete 1904 die Zeitschrift  $N \dot{\epsilon}$ ος Έλληνομνήμωνς (Neos Hellenomnemon), deren 21 Bände ausschließlich die Ergebnisse seiner eigenen Forschungen enthalten. Er begründete eine eigene Schule, und die auf ihn folgenden griechischen Byzantinisten sind zum großen Teil aus dem Kreis seiner Eleven hervorgegangen. Der Begründer der neugriechischen und zugleich der byzantinischen folkloristischen Forschungen, A. Polites, sammelte in seinem Werk () Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ έλληνικου λαοῦς I-VI, Athen, 1899-1904) ein reichhaltiges volkskundliches und sprachgeschichtliches Material. Ph. Kukules, ein Schüler Krumbachers, weiland Professor an der Athener Universität, unterbreitete umfassende Forschungen zum materiellen und geistigen Leben, zu Bräuchen und Überlieferungen der Byzantiner, deren Ergebnisse er in dem monumentalen Werk (>Βυζαντινῶν βίος καὶ πολιτισμός Ι-VIII, Athen, 1948-1957) zusammenfaßte. Er ist der Gründer der Athener Byzantinischen Gesellschaft, deren Jahrbücher (γ'Eπετηρίς Έταιρείας Βυζαντινών Σπουδώνς) seit 1924 erscheinen.

K. Amantos widmete sich dem weitverzweigten Studium des politischen und kulturellen Lebens sowie der Sprache von Byzanz. Amantos war ebenfalls Krumbacher-Schüler und Professor an der Athener Universität, seine Schriften erschienen gesammelt in den Bänden »Μικρά μελετήματας, Athen, 1940; »"Αρθρα καὶ λόγοις, ebenda 1953; »Γλωσσικὰ μελετήματας, ebenda 1964; sein Handbuch der Geschichte von Byzanz (» Ιστορία τοῦ βυζαντινοῦ κράτουςς, I—II, Athen,

1939—1947) erstreckt sich nur bis zum Jahre 1204. In neuester Zeit erschien eine zusammenfassende marxistische Darstellung der byzantinischen Geschichte von G. K. Kordatos ( $^{5}$ Ioτορία τῆς  $^{6}$ βνζαντινῆς αὐτοκρατορίας $^{6}$ , I—II, Athen, 1959—1960). Ein unermüdlicher Forscher der verschiedenen Denkmäler der byzantinischen Vergangenheit war N. A. Bees, ein Krumbacher-Schüler, Professor an der Athener Universität, der viele kleinere Abhandlungen veröffentlichte. 1909 gründete er die Zeitschrift  $^{5}$ Bνζαντίς $^{6}$  (Byzantis) und später, 1920, die Zeitschrift  $^{5}$ Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher $^{6}$ .

Unter den zahlreichen griechischen Byzantinisten ragt noch A. Andreades dank seiner Forschungen auf dem Gebiet der byzantinischen Wirtschaftsgeschichte () Ιστορία τῆς ελληνικῆς δημοσίας οἰκονομίας, Athen, 1918) hervor. Begründer und Altmeister der neugriechischen Linguistik war N. G. Chatzidakes, Professor an der Universität Athen, der in einer großen Reihe von Abhandlungen die Probleme der byzantinischen Sprachentwicklung erörterte. Vereinigt erschienen seine Arbeiten in den Bänden »Μεσαιωνικά καὶ Νέα Ελληνικάς (I-II, Athen, 1905—1907), γΓλωσσολογικαὶ ἔρευναικ (ebenda 1934). Außerdem gab er einen kleinen Abriß heraus, der die ganze Geschichte der griechischen Sprache zusammenfaßte (Σύντομος ίστορία τῆς ελληνικῆς γλώσσης (, Athen, 1915). Ein hervorragender Linguist war M. Triantaphyllides, der u. a. die Lehnwörter der byzantinischen Vulgärsprache untersuchte (Die Lehnwörter der mittelgriechischen Vulgärliteratur, Straßburg, 1909). Wertvoll für die byzantinische Paläographie ist die Geschichte der griechischen Schrift () Ιστορία τῆς έλληνικής γραφής (Thessalonike, 1934) von A. Sigalas. G. Soteriu war ein verdienter Forscher auf dem Felde der byzantinischen Kunstgeschichte und Begründer des berühmten Athener Byzantinischen Museums, das zur Zeit M. Chatzidakes leitet. Um die Kenntnis der byzantinischen Baudenkmäler Griechenlands machte sich vor allem A. Orlandos verdient, der eine spezielle Studie der klösterlichen Architektur widmete (>Μοναστηριακή ἀρχιτεκτονικής, Athen,  $1958^2$ ). Byzantinistik gibt es an den griechischen Universitäten Athen, Thessalonike und Joannina mehrere Lehrstühle unter verschiedenen Benennungen. An der Athener Universität lehren G. Spyridakes, ein Ethnologe, N. B. Tomadakes, Herausgeber der Romanos-Hymnen, D. Zakythenos, hauptsächlich Historiker, und G. Zoras, der u. a. eine Chronik aus dem 16. Jahrhundert in Vulgärsprache publizierte (λΧοονικόν περὶ τῶν Τούρκων σουλτάνων, Athen, 1958). An der Universität von Thessalonike wirken die Professoren I. Karagiannopulos, ein intimer Kenner der byzantinischen Staatsorganisation und Verfasser der Monographie ›Die Entstehung der byzantinischen Themenordnung‹ (München, 1959); E. G. Kriaras, ein Kenner der byzantinischen Volkssprache, in dessen Institut ein Wörterbuch der mittelalterlichen griechischen Volkssprache vorbereitet wird; L. Polites befaßt sich mit Handschriftenforschung. Zentrum der griechischen Byzantinistik ist das 'Κέντρον Βυζαντινῶν 'Ερευνῶν'. Die jüngere Generation griechischer Byzantinisten betreibt Forschungen verschiedener Thematik. Erwähnt seien: Era L. Branuse, L. Branuses, A. Komines, Ph. K. Mpumpulides, Maria Nystazopulu, N. Oikonomides, jetzt Toronto, N. Panagiotakes, I. Papadrianos, E. Th. Tzolakes und Elisabeth A. Zachariadu, jetzt Toronto.

In Jugoslawien kommt den byzantinischen Studien besondere Bedeutung deshalb zu, da das mittelalterliche Serbien durch enge politische und kulturelle Fäden mit Byzanz verbunden war und die byzantinischen historischen Werke die wichtigsten Quellen zur Erforschung der serbischen Geschichte liefern. Die byzantinischen Nachrichten fanden Verwendung in Detailstudien und zusammenfassenden Werken. St. Stojanojevitč unternahm einen Versuch zur zusammenfassenden Darstellung der byzantinisch-serbischen Beziehungen (>Vizantija i Srbic, I u. II, Nowisad, 1903 - 1906). Bahnbrechend auf dem Gebiet der umfassenderen und spezifisch byzantinischen Studien war A. Anastasijević, ein Krumbacher-Schüler, Professor an der Universität Belgrad. Als eigentlichen Begründer der systematischen byzantinischen Forschungen in Jugoslawien muß man jedoch den Russen G. Ostrogorsky bezeichnen. Leiter des 'Byzantinischen Instituts der Serbischen Akademie der Wissenschaften' (Vizantološki Institut), Professor an der Belgrader Universität und ein Byzantinist von Weltruf. Außer zahlreichen Detailstudien verfaßte er das monumentale Handbuch der Geschichte von Byzanz (Geschichte des byzantinischen Staates, München, 1940, 1963, auch französisch, englisch und in anderen Sprachen erschienen). Ostrogorsky gründete eine eigene Schule; in Zusammenarbeit mit seinen Schülern erscheint eine Sammlung Byzantinischer Quellen zur Geschichte Jugoslawiens in serbischer Übersetzung (>Vizantiski izvori za istoriju naroda Jugoslavijec, I V, Beograd, 1955 – 1971). Die serbischen Forscher befassen sich intensiv mit der durch Byzanz beeinflußten serbischen Kunst, so z. B. D. Bošković und S. Radojčić. Aus Ostrogorskys Schule

ging eine große Reihe der jetzt tätigen jüngeren Byzantinisten hervor; so F. R. Barišić, B. Ferjančić, J. Ferluga, Bariša Krekić, Mila Rajković und Lydia Tomić.

Nicht weniger stark sind die Bande, die Bulgarien mit den byzantinischen Studien verknüpfen, nicht allein deshalb, weil die byzantinischen Historiker die Hauptquellen zum Studium des mittelalterlichen Bulgariens sind, sondern auch infolge der engen bulgarisch-byzantinischen politischen wie kulturellen Verbindungen. Bulgarien stand durch zwei Jahrhunderte unter byzantinischer Herrschaft, und dieser Abschnitt seiner Geschichte ist ein integraler Teil der byzantinischen Geschichte. Die bulgarischen Historiker waren bestrebt, die byzantinischen Quellen in Detailstudien und zusammenfassenden Werken zur bulgarischen Geschichte zu verwerten, allen voran V. N. Zlatarski.

Die byzantinischen Forschungen in weiterem Umfang brachte in Bulgarien P. Mutafčiev in Gang, der ebenfalls aus Krumbachers Seminar hervorging. Außer Studien, u. a. über die byzantinischen Militärgüter, schrieb er eine Geschichte von Byzanz bis zum Jahre 1204 (>Istorija na Vizantija, Sofia, 1947). V. Beševliev entfaltete eine philologisch ausgerichtete Tätigkeit, seine Hauptwerke bilden die Herausgabe der byzantinischen Inschriften in Bulgarien (>Spätgriechische und spätrömische Inschriften aus Bulgarien, Berlin, 1964), und die der sogenannten protobulgarischen Inschriften (Die Protobulgarischen Inschriften, Berlin, 1963). I. Dujčev ist ein Erforscher der byzantinischen Quellen im Hinblick speziell auf die bulgarische Geschichte; u. a. faßte er in einer größeren Studie die Geschichte der slawisch-byzantinischen Beziehungen zusammen (Les Slaves et Byzance, Sofia, 1960). Unter Dujčevs Leitung erscheint fortgesetzt die Sammlung der griechischen Quellen zur bulgarischen Geschichte nebst bulgarischer Übersetzungen ()Greki izvori za bulgarskata istorija, I-VII, Sofia, 1954, 1968). D. Angelov, der u. a. eine Monographie über die Bogomilen schrieb, ist der Verfasser einer byzantinischen Geschichte aus marxistischer Sicht (>Istorija na Vizantija (I - III, Sofia, 1959 1967). Seit 1962 erscheint in Sofia die internationale Zeitschrift Byzantinolulgarica, die spezielle Studien zu den byzantinisch-bulgarischen Beziehungen bringt. Die Byzantinologie hat einen Lehrstuhl an der Sofioter Universität. Mit Fragen der Byzantinologie befassen sich innerhalb der jüngeren bulgarischen Generation vor allem G. Cankova-Petkova, St. Stančev, P. Tivčev, V. Tupkova-Zaimova, V. Velkov und I. Venedikov.

In Rumänien griff N. Iorga die byzantinischen Studien auf; er verwendete in seinen Werken über die ältere Geschichte der Rumänen erstmals auch byzantinische Quellen. Daneben schrieb er eine Darstellung der Geschichte von Byzanz () Histoire de la vie Byzantine (, I—III, Bucarest, 1934). Weiterhin erforschte er den byzantinischen Einfluß auf die rumänischen Fürstentümer (>Byzance après Byzance, Bucarest, 1935). Iorga rief das 'Rumänische Byzantinistische Institut' (Bukarest) ins Leben. Der aus dem Münchener Seminar hervorgegangene Byzantinist N. Bănesku untersuchte in der Hauptsache die Quellen über die Herkunft der Rumänen und veröffentlichte Forschungen über die byzantinischen Donauthemen (>Les duches byzantins de Paristrion [Paradounavon] et de Bulgarie, Bucarest, 1946). V. Grecu veröffentlichte in der Reihe Scriptores byzantinic der rumänischen Akademie der Wissenschaften die kritische Ausgabe von drei byzantinischen Geschichtsschreibern des 15. Jahrhunderts (Dukas, 1958, Kritobulos, 1963, Sphrantzes, 1966) mit rumänischer Übersetzung, und H. Mihaescu gab die kritische Erstausgabe des Strategikon des Maurikios heraus. In derselben Reihe publizierten Grecu Laonikos Chalkokondyles und H. Mihaescu Prokopios, beide in rumänischer Übersetzung. Die Byzantinistik besitzt einen Lehrstuhl an der Theologischen Fakultät der Bukarester Universität. Byzantinistischen Forschungen widmen sich ferner: M. Berza, A. Elian, E. Frances, P. Năsturel und E. Stănescu.

In der Tschechoslowakei richteten sich die zu Beginn des 20. Jahrhunderts inaugurierten byzantinischen Studien vornehmlich auf die Erforschung der byzantinisch-slawischen Beziehungen. Ein Vertreter dieser Richtung war M. Weingart, welcher ein grundlegendes Werk über die kirchenslawischen Übersetzungen der byzantinischen Chroniken veröffentlichte () Byzantské kroniky v literature cirkevněslovanské, I-II, Bratislava, 1922-1923). Weingart gründete 1929 die Zeitschrift Byzantinoslavika, die in ihren Beiträgen besonderes Gewicht auf die Geschichte der slawisch-byzantinischen Beziehungen legt und in ihrer bibliographischen Rubrik vor allem die Fachliteratur in slawischen Sprachen registriert. An der Redaktion der Zeitschrift hatte der aus Rußland gebürtige Gelehrte N. L. Okunev Anteil, ein Erforscher der byzantinisch-slawischen Kunst, der - ähnlich wie Kondakov - sein Leben in der Tschechoslowakei beendete. Gleichfalls in Prag erschien die Zeitschrift des Kondakov-Instituts, die wir bereits im Zusammenhang mit der russischen Byzantinologie erwähnten. Ein intimer Kenner der byzantinischslawischen Beziehungen ist heute vor allem F. Dvornik
(Univ. Prag, später Washington); seine beiden Hauptwerke
(Les Slaves, Byzance et Rome au IX<sup>e</sup> siècle, Paris, 1926;
Les légendes de Constantin et de Méthode vues de Byzance,
Prague, 1933) beleuchten diese Beziehungen im 9. Jahrhundert.
Mit den slawischen, insbesondere den tschechischen Beziehungen zur Byzantinologie befassen sich in der Tschechoslowakei gegenwärtig vor allem A. Dostál, V. Vavrinek und
B. Zástěrová.

Die ungarischen Linguisten und Historiker zitierten im Verlauf der Diskussionen über die Herkunft der Ungarn in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts oftmals auch die byzantinischen Quellen. Der Begründer der systematischen byzantinischen Studien in Ungarn war V. Pecz (1854-1923). Professor an der Kolozsvárer Universität (Cluj/Klausenburg), später an der Budapester Universität. Ausgehend von der universalen Auffassung, die alt-, mittel- und neugriechische Philologie vereinigte, betonte er die Wichtigkeit der byzantinischen Studien für Ungarn und gründete zu diesem Zweck eine eigene Schule. Seine Arbeiten erstreckten sich außer der Zusammenfassung der mittelalterlichen griechischen Literatur auf das Studium einzelner byzantinischer Quellen zur ungarischen Geschichte. R. Vári betrieb umfassende Forschungen auf der Grundlage der Handschriften griechischer Taktiker und publizierte die leider unvollständig gebliebene kritische Ausgabe der Taktik Kaiser Leos des Weisen (I-II, Budapest, 1917–1922). Die Authentizität der auf die Ungarn bezüglichen Mitteilungen dieses Werkes untersuchten außer Gy. Gyomlay zwei Pecz-Schüler, J. Darkó, Professor an der Debrecener, und Gy. Czebe, Professor an der Budapester Universität. J. Darkó schrieb mehrere Abhandlungen über die byzantinischen Quellen der ungarisch-byzantinischen Beziehungen und gab aufgrund von handschriftlichen Forschungen die kritische Erstausgabe des byzantinischen Geschichtsschreibers Laonikos Chalkokondyles heraus (I—II. Budapest, 1922—1927). Sein Schüler, Géza Fehér, widmete sich den sogenannten protobulgarischen Inschriften in griechischer Sprache. Der Verfasser vorliegenden Buches ist Pecz-Schüler, emeritierter Professor der Budapester Universität. In den von ihm herausgegebenen bUngarisch-Griechischen Studien (Magyar-Görög Tanulmányok ) Οὐγγροελληνίκαι Μελέται, 31 Bände) erschienen Dissertationen aus dem Bereich der Byzantinologie. Seine eigenen Forschungen richteten sich

<sup>4</sup> Moravcsik: Einführung

auf die byzantinischen Quellen der Geschichte der Ungarn und der Turkvölker sowie den in den Quellen auffindbaren Sprachresten dieser Kulturen () A magvar történet bizánci forrásaic Die byzantinischen Quellen der ungarischen Geschichte], Budapest, 1934 und Byzantino-turcica, I-II, Budapest, 1942-1943, Berlin, 19582). Außerdem schrieb er die Geschichte der ungarisch-byzantinischen Beziehungen (Bizánc és a magyarság [Byzanz und das Ungartum], Budapest, 1953; in englischer Übersetzung Byzantium and the Magyars, Budapest—Amsterdam, 1970), besorgte die kritische Ausgabe des als De administrando imperio dekannten Werkes des Kaisers Konstantinos mit der englischen Übersetzung von R. J. H. Jenkins (Budapest, 1949, Washington, 1967<sup>2</sup>) und seiner eigenen ungarischen Übersetzung. Seine vorliegende Arbeit ist die neubearbeitete deutsche Ausgabe der ungarischen Veröffentlichung vom Jahre 1966. Sein Schüler war der unter tragischen Umständen jung verstorbene M. Gyóni, Professor an der Budapester Universität, der u. a. das Bild der Ungarn entwarf, so wie es sich in den byzantinischen Quellen widerspiegelt () Magyarország és a magyarság a bizánci források tükrében = Magyaren und das Ungartum im Spiegel der byzantinischen Quellen, Budapest, 1938). Ferner ermittelte er die in byzantinischen Quellen enthaltenen ungarischen Sprachdenkmäler () A magyar nyelv görög feljegyzéses szórványemlékei = Die Streudenkmäler der ungarischen Sprache in griechischen Texten, Budapest, 1943). Von der jüngeren Generation befassen sich mit byzantinischen Forschungen P. Engel, Z. Kádár, Orsolya Karsay und S. Szádeczky-Kardoss. Einen Lehrstuhl speziell für Byzantinistik gibt es an den ungarischen Universitäten nicht.

In Holland war vor allem D. C. Hesseling tätig, der insbesondere die Denkmäler der volkstümlichen byzantinischen Dichtung erforschte. Er edierte sog. Charos-Lieder (›Charos‹, Leiden, 1897) und gab mit dem französischen Linguisten H. Pernot zusammen die Lieder des sogenannten ' $A\lambda\varphi\dot{a}-\beta\eta\tau o_{\zeta}$   $\tau\eta_{\zeta}$   $\dot{a}\gamma\dot{a}\pi\eta_{\zeta}$  Zyklus (' $E\varrho\omega\tau\sigma\pi al\gamma\nu\iota a$ , Paris—Athène, 1913) heraus. Ferner schrieb er eine byzantinische Kulturgeschichte (›Essai sur la civilisation byzantine‹, Paris, 1907). Seine Schülerin und Nachfolgerin Sophia Antoniadu gründete das bereits erwähnte venezianische Institut. Die Byzantinologie besitzt einen Lehrstuhl an der Universität Amsterdam.

Dänemark nahm mit musikgeschichtlichen Veröffentlichungen an den byzantinischen Forschungen teil. C. Hoeg

initiierte die Herausgabe der Reihe Monumenta Musicae Byzantinae, die in Kopenhagen erscheint.

Aus Finnland stammt H. Zilliacus; sein Werk >Zum Kampf der Weltsprachen im oströmischen Reich (Helsingfors, 1935) ist ein Beweis dafür, daß das Interesse für Byzanz selbst im fernen Norden erwachte.

Auch in anderen europäischen Ländern finden sich einzelne Byzantinisten, so z. B. O. Jurewicz und H. E. Kappesowa in Polen; R. Karlsson und B. Knös in Schweden; S. Cirac Estopañan in Spanien; S. Bastav, F. Dirimtekin, S. Eyice und A. M. Mansel in der Türkei. Mit Byzantinologie befassen sich in neuester Zeit auch ostasiatische Gelehrte, die Japaner R. Umeda und Kin-Ichi-Watanabe.

In den Vereinigten Staaten von Amerika verlieh der russische Gelehrte A. A. Vasiljev, der seine letzten Jahre dort verlebte, den byzantinischen Studien einen großen Aufschwung; ähnlich anregend wirkte die Tätigkeit des belgischen Professors H. Grégoire, der während des Zweiten Weltkriegs vor den Faschisten geflohen war und mehrere Jahre in Amerika verbrachte. Das Zentrum der byzantinischen Forschungen in Amerika ist heute das Institut 'Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies' in Washington, das unter der Aufsicht der Harvard-Universität, Cambridge, steht. Dieses Institut verfügt über eine aus mehr als 60 000 Bänden bestehende Fachbibliothek und eine byzantinisch-archäologische Sammlung von einzigartigem Wert. Von den älteren Professoren des Instituts seien erwähnt G. Downey, ein Erforscher der frühbyzantinischen Geschichte; der früh verstorbene R. J. H. Jenkins, der sich mit historischen Quellen des 10. Jahrhunderts beschäftigte; F. R. Dvornik, der an den byzantinisch-slawischen Beziehungen interessiert ist; E. Kitzinger und P. A. Underwood widmeten sich der byzantinischen Kunstgeschichte. Letzterer führte die Freilegung der Mosaiken der Hagia Sophia und der Chora (Kahrije Dschami) in Konstantinopel weiter, die in der Hagia Sophia Th. Whittemore begonnen hatte. Das Institut, in dem jährlich junge europäische und amerikanische Wissenschaftler, 'fellows', eigene Forschungen durchführen, gibt seit 1941 sein Jahrbuch →Dumbarton Oaks Papers sowie die Monographienreihe Dumbarton Oaks Studiese heraus. Die byzantinischen Studien sind an vielen amerikanischen Universitäten vertreten, so in Berkeley, Los Angeles, Chicago, Columbia (New York), Harvard

(Cambridge), Bloomington (Indiana), Ann Arbor (Michigan), Princeton, Rutgers, New Brunswick (New Jersey), Madison (Wisconsin) und an vielen anderen Universitäten. Von den zum großen Teil aus Europa stammenden Professoren betreiben byzantinische Forschungen P. J. Alexander, M. V. Anastos, G. Arnakis, J. W. Barker, P. Charanis, D. Geanakoplos, W. E. Kaegi, J. Meyendorff, I. Ševčenko, S. Vryonis, K. Weitzmann, R. L. Wolff und andere.

Bisher führten vierzehn internationale byzantinistische Kongresse die Gelehrten des Faches zusammen. Sie fanden in folgenden Städten statt: I. Bukarest 1924; II. Belgrad 1927; III. Athen 1930; IV. Sofia 1934; V. Rom 1936; VI. Paris 1948; VII. Brüssel 1948; VIII. Palermo 1951; IX. Thessalonike 1953; X. Istanbul 1955; XI. München 1958; XII. Ochrid 1961; XIII. Oxford 1966; XIV. Bukarest 1971. Das Material der Kongresse ist in den jeweilen >Acta< publiziert worden.

Die internationale Organisation der Byzantinologie ist die 'Association Internationale des Études Byzantines'; sie ist 1948 gegründet worden und in den einzelnen Ländern durch nationale byzantinistische Komitees vertreten. Die jährlich erscheinende Publikation der Assoziation nennt sich Bulletin d'information et de coordination (I—V, Athènes—Paris, 1968); sie informiert über die Tätigkeit des Verbandes und auf der Grundlage der Berichte der nationalen Kommissionen über die Entwicklung der byzantistinischen Forschungen in allen angeschlossenen Ländern.

Literatur: S. R. Lampros: Byzantinische Desiderata, BZ 1 (1892) 185-201. - Krumbacher: 1068-1144. V. Pecz: Emlékbeszéd Krumbacher Károly k. tag felett (Gedenkrede über das auswärtige Mitglied Karl Krumbacher). Budapest, 1910. -A. Heisenberg: Die bisherige Entwicklung der byzantinischen Philologie und ihre künftigen Aufgaben. Beilage der Allgemeinen Zeitung 1901. Nr. 274. 1-5. - L. Bréhier: Le développement d'études d'histoire byzantine du XVII au XX siècle, Clermont-Ferrand, 1901. — J. Darkó: A byzantiumi philologia fejlődése, mai állása és feladatai [Entwicklung, heutiger Stand und Aufgaben der byzantinischen Philologie]. EPhK 26 (1902) 700-715. – J. Darkó: Ujabb külföldi munkák a byzantiumi philologia terén [Neuere ausländische Werke auf dem Gebiet der byzantinischen Philologie]. Ebd. 30 (1906) 26—37. V. N. Zabugin: Vizantijskie istoriki i italjanskie gumanisti, Nikolaju Ivanovicu karjev ucenniki i i tovariši na ivucnoj rabote, S. Petersburg, 1914, 69-92. - E. Stein: Die byzantinische Geschichtswissenschaft im letzten halben Jahrhundert. Neue Jahrbücher für das klassische Altertum 22 (1919) 480-483. A. Heisenberg: Die Byzantinistik nach dem Weltkrieg und ihre Ziele, Actes du IIIº Congrès International d'Études

Byzantines, Athènes, 1932, 66-72. - A. A. Vasiliev: Histoire de l'empire byzantin I. Paris, 1932, 1-51. - E. Gerland: Das Studium der byzantinischen Geschichte vom Humanismus bis zur Jetztzeit, Athen, 1934. — J. Strzygowski: Die Wandlungen der byzantinischen Studien seit ihrer Begründung. Actes du IVe Congrès International des Études Byzantines, Sofia, 1935. 69-80. - Κ. Αmantos: Τὸ Βυζάντιον καὶ ἀι βυζαντικαὶ σπουδαί. Μικρά μελετήματα, Athen, 1940. 127-146. -J. Irmscher: Zukunftsaufgaben der Byzantinistik, Blick in die Wissenschaft 1 (1948) 181—185. — Dix années d'études byzantines. Bibliographie internationale 1939-1948, Paris, 1949. — Gy. Moravesik: A szovjet bizantinológia [Die Sowjet-Byzantinistik], A Magyar Tudományos Akadémia II. Társadalmi-Történeti Tudományok Osztályának Közleményei 1 (1951) 73–96. - Gy. Moravcsik: Les tâches actuelles de la byzantinologie, Bsl 10 (1949) 1-10. — F. Dölger — A. M. Schneider: Byzanz, Bern, 1952. — E. v. Ivánka: Stand und Aufgaben der Byzantinologie. Wissenschaft und Weltbild 6 (1953) 69-72. - Gy. Moravcsik: L'état et les tâches de la byzantinologie. Bsl 16 (1955) 1-10. - Z. V. U d a l c o v a : Osnovnie problemi vizantino vedenija v sovetskoj istoričeskoj nauka. – Les problèmes fondamentaux de la byzantinologie et la science historique soviétique, Moskau, 1955. — D. Zakythenos; Βυζαντιναλ σπουδαί, Μεγάλη Ἑλληνική Ἐγκυκλοπαιδεία, Συμπλήρωμα Π. Athén, 1959. 176—182. — D. Angelov: Istorija na Vizantija I. Sofia, 1959. 4—17. — F. Dölger: Aufgaben der byzantinischen Philologie von heute,  $\Pi APA\Sigma\Pi OPA$ , Ettal, 1961. 20-37. - G. Ostrogorsky: Geschichte des byzantinischen Staates, München, 1963. 1-18. - J. Irmscher: Was heißt und zu welchem Ende studiert man Byzantinistik. Byzantinistische Beiträge, Berlin, 1964. 9-31. — E. Stanescu: Die Anfänge der Byzantinistik und die Probleme Südeuropas im 16. Jahrhundert, ebd. 373-397.-N. B. Tomadakes: Khel $\varsigma$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma$ βυζαντινής φιλολογίας ήτοι είσαγωγή είς την βυζαντινήν φιλολογίαν I. Athén, 1965<sup>3</sup>. 60-197. — Weitere Literaturs. Moravcsik: BT I. 2-6.

Zeitschriften und Jahrbücher: Byzantinische Zeitschrift 1 (1892)—64 (1971). — Vizantijskij Vremennik 1 (1894)—25 (1927). — N. S. 1 (1947)—31 (1970). —  $Bv\zeta avti \zeta$  1 (1909)—2 (1912). — Vizantijskoe Obozrenie 1 (1915)—2 (1917). — Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher 1 (1920)—19 (1966). — Byzantion 1 (1924)—39 (1969). — Studi Bizantini e Neoellenici 1 (1924)—10 (1963), — Fortsetzung: Rivista di Studi Bizantini e Neoellenici 5 (1968). — 'Επετηρίς 'Εταιρείας  $Bv\zeta avtw ων Σπονδων$  1 (1924)—37 (1969—70). — Byzantinoslavica 1 (1929)—31 (1970). — Dumbarton Oaks Papers 1 (1941)—23—24 (1969—1970). — Revue des Études Byzantines 1 (1943)—28 (1970). — Byzantina. Metabyzantina 1 (1946)—2 (1949). — Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen Gesellschaft 1 (1951)—17 (1968). — Fortsetzung: Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 18 (1969)—19 (1970). — Zbornik Radova Vizantinološkog Instituta 1 (1952)—12 (1970). — Greek, Roman and Byzantine Studies 1 (1952)—10 (1969). — Θησανρίσματα τοῦ 'Ελληνικοῦ 'Ινστιτούτου Βνζαντινῶν καὶ Μετα βνζαντινῶν Σπονδῶν 1 (1962)—5 (1968). —  $Bv\zeta avtινιων$  2 (1969)—2

(1970). — Byzantinobulgarica 1 (1964)—3 (1970). — Über diese und andere verwandte Zeitschriften ausführlicher s. Moravcsik: BT I, 6-7.

Lexika: Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Stuttgart 1965 ff.
 Reallexikon der Byzantinistik 1, Amsterdam, 1969 ff.

## ETHNISCHE ZUSAMMENSETZUNG

Der byzantinische Staat war ethnisch nicht einheitlich. Seine Bevölkerung, die man Ende des 4. Jahrhunderts auf 65 Millionen schätzt, setzte sich aus den unterschiedlichsten ethnischen Elementen zusammen. Einen Teil hatte das infolge der Teilung der Macht selbständig gewordene oströmische Reich als Untertanen des bis dahin ungeteilten römischen Kaiserreichs übernommen, ein anderer Teil kam im Laufe der Jahrhunderte durch gewaltige Eroberungen, massenhafte Einwanderung oder durch Ansiedlung in den bunt zusammengewürfelten ethnischen Bestand des byzantinischen Staates.

Die Vorgeschichte der verschiedenen Volkselemente reicht in die antike Zeit der griechisch-römischen Geschichte zurück. Als im Jahre 338 v. u. Z. nach der Schlacht bei Chaironeia die Unabhängigkeit des antiken Hellas ein Ende fand, begann eine neue Epoche griechischen Lebens unter der makedonischen Herrschaft. Im Zuge der Eroberungen Alexanders des Großen überflutete die griechische Kultur den Orient und hellenisierte ihn, unter anderem Vorderasien, Syrien und Ägypten. Als dann Rom im Jahre 146 v. u. Z. Hellas eroberte und es zu seiner Provinz machte, dehnte es nach und nach seine Herrschaft auch auf einzelne Teile des vormaligen Alexanderreiches, wie Kleinasien, Syrien und Ägypten aus. Auf diese Weise wurden die durch griechische Sprache und Kultur hellenisierten Gebiete integrierte Bestandteile des Römischen Reiches.

Der Staatskörper des römischen Kaisertums setzte sich also aus zwei Teilen zusammen: aus dem hellenisierten östlichen und dem romanisierten westlichen Teil, welche durch den eisernen Apparat der römischen Staatsorganisation zusammengehalten und zu einer Einheit verschmolzen wurden. Als jedoch die Staatsorganisation geschwächt wurde, zeigte sich immer deutlicher der Gegensatz zwischen dem von griechischer Kultur durchtränkten Osten und dem lateinischen Westen. Kaiser Konstantin der Große, und vor ihm bereits Diocletian, erkannte klar, daß der Schwerpunkt des Reiches sich auf den östlichen, hellenisierten Teil verlagert hatte, und er zog daraus die Konsequenz, indem er die Reichshauptstadt von Rom nach Byzantion verlegte; eine weitere Folge war die 395 vollzogene Teilung der Herrschaft über

das Reich. Das Gebiet des byzantinischen Staates erstreckte sich demnach auf die östliche hellenisierte Hälfte des römischen Kaiserreichs; seine Sprache und seine Kultur waren griechisch im Gegensatz zur lateinischen Sprache und Kultur der westlichen Hälfte. Die Sprachgrenze fiel aber nicht mit der geographischen Grenze der Teilung zusammen. Nach Jireček durchschnitt die Sprachgrenze am Ende des Altertums die Balkanhalbinsel in westöstlicher Richtung; ausgehend von der albanischen Stadt Lissos, erreichte sie zwischen den Städten Skopia und Stoboi über Naissos (Niš) und Sardike (Sofia) den Nordabhang der Haimos-(Balkan-) Bergkette entlang des Schwarzen Meeres. Nördlich dieser Linie begann das lateinische, südlich das griechische Sprachgebiet, unterbrochen allerdings hie und da von einzelnen

Sprachinseln.

Nach ihrer Verselbständigung trat der griechische Charakter der östlichen Hälfte des Römischen Reiches noch stärker hervor: die lateinische Sprache, anfangs die Amtssprache des gesamten Römischen Reichs, also auch die der östlichen Hälfte, wurde nach und nach von der griechischen Sprache verdrängt. Bereits Kaiser Justinian veröffentlichte einen großen Teil seiner Novellen in griechischer Sprache, und zu Anfang des 7. Jahrhunderts wurde die Amtssprache des Byzantinischen Reiches ausschließlich griechisch. Kaiser Herakleios nannte sich bereits griechisch βασιλεύς, doch ungeachtet dessen, daß die Masse der Bevölkerung des Oströmischen Reiches sowie ihre herrschende Klasse in Sprache und Kultur griechisch waren, bezeichneten sich die Byzantiner Jahrhunderte hindurch nicht als Griechen. Der Name ihrer antiken Vorfahren "Ελληνες wurde in der christlichen Zeit gleichbedeutend mit 'Heiden', und diese Bezeichnung griffen — auf sich selber bezogen — erst die byzantinischen archaisierenden humanistischen Schriftsteller des 14. und 15. Jahrhunderts als eine Neuerung auf. Das Wort Ἑλλάς bedeutete in der byzantinischen Zeit meistens nur das gleichnamige Thema (d. i. Militärdistrikt) des Reiches.

Der Name Γραικοί (Graeci) der Griechen, wie er sich mit römischer Vermittlung in den europäischen Sprachen einbürgerte, taucht nur vereinzelt in den byzantinischen Quellen auf. So erwähnt z. B. der Rhetor Priskos in der Beschreibung einer Gesandtschaft vom Jahre 448, er sei einem Menschen begegnet, der griechisch (ἐλληνικῆ φωνῆ) sprach und sich der Abstammung nach einen Griechen (Γραικός τὸ γένος) nannte (Exc. de leg. I. 135). Ebensowenig gebrauchten die Byzantiner, um sich selbst zu bezeichnen, das Wort Βυζάντιοι,

denn dieses bedeutete nur — wie wir sahen — "Einwohner der Stadt Byzantion", sie nannten sich als Bürger des Römischen Reiches, den römischen Traditionen gemäß, Römer ('Pωμαῖοι) und dafür hielten sie sich auch, so wie heute noch der volkstümliche Name ihrer Nachfahren, der heutigen Griechen, 'Pωμηοί ist. Häufig kommt in den Byzantinischen Quellen zur Bezeichnung des Byzantinischen Reiches das Wort 'Pωμανία vor. Der amtliche Titel der Kaiser von Byzanz war βασιλεύς 'Pωμαίων (Kaiser der Römer), worin der grundsätzliche Standpunkt zum Ausdruck kam, daß ihre Herrschaft sich auf das gesamte Römische Reich erstreckte, auch wenn dessen westliche Hälfte 'Barbaren' besetzt hielten.

Die Bezeichnung 'Popaso, die im Sinne der Constitutio Antoniana, einer Verordnung des Kaisers Caracalla aus dem Jahre 212, jedem freien Bürger des Römischen Reiches zustand, so auch den Griechen, faßte demnach die unterschiedlichsten ethnischen Elemente zusammen, auch diejenigen, die nach der Teilung der Macht dem byzantinischen Staat als Erbe zufielen. Wer waren diese Völkerschaften?

Im Norden der Balkanhalbinsel spielten bis zum 6. Jahrhundert Illyrier und Thraker eine wesentliche Rolle; aus ihren Reihen gingen nicht nur tüchtige Krieger, sondern auch Kaiser hervor. Allem Anschein nach wurde der thrakische Dialekt auch noch im 6. Jahrhundert gesprochen. Einer Hypothese zufolge stammten von den latinisierten Thrakern. nach anderen wiederum von dem romanisierten Teil des balkanischen dako-mysischen Stammes jene Vlachen ab, deren Gebiet im 12. bis 14. Jahrhundert eine fast ganz Thessalien umfassende verwaltungstechnische Einheit (Βλαχία) bildete. Einzelne Teile der Vlachen, die schon früher die Donau überquert hatten, bildeten den Kern des heutigen rumänischen Volkes. Einige Wissenschaftler halten die Albaner für die Nachkommen der Illyrier, andere wiederum für die der nichtromanisierten dako-mysischen Stämme, deren einzelne Teile im 14. Jahrhundert nicht nur nach dem Epirus und Thessalien, sondern auch nach Attika und sogar in die Peloponnes gelangten.

Wir wissen, daß sich zu den dort ansässigen Völkern in der byzantinischen Zeit eine große Menge fremder Elemente gesellte. Im 4. Jahrhundert überfluteten die vor den Hunnen flüchtigen Westgoten ganz Thrakien, und die Römer waren gezwungen, sie als Verbündete (foederati) in der thrakischen Diözese (d. i. Reichsdistrikt) anzusiedeln. Die Goten gelangten alsbald zu wichtiger Rolle und trugen stark zur Germanisierung der Armee bei. Goten begegnet man im Laufe des Mittelalters auf der Halbinsel Krim (den sog. Krimgoten), die man zum Einflußbereich von Byzanz rechnete. Die Quellen berichten auch vom Erscheinen hunnisch-türkischer Volkselemente auf byzantinischem Gebiet. Abgesehen von den Einfällen der Hunnen sei hier nur erwähnt, daß nach dem Zerfall von Attilas Reich ein Teil der Hunnen byzantinische Untertanen wurden, und Attilas Sohn sich in die sogenannte Scythia minor mit seinem Volk zurückzog, einem Gebiet in der heutigen Dobrudscha entlang dem Donaudelta. Kaiser Justinian siedelte im Jahre 551 zweitausend kutrigurische Familien in Thrakien an. Über das weitere Schicksal der angesiedelten fremden Elemente berichten die historischen Quellen nichts, wir müssen annehmen, daß sie in der rings

wohnenden Bevölkerung aufgingen.

Eine wesentliche Veränderung in der ethnischen Zusammensetzung der Balkanhalbinsel brachte der Zustrom der Slawen. Slawische Stämme, vereint mit anderen Volkssprenkeln, überquerten die Donau bereits während der Herrschaft des Kaisers Justinian und unternahmen verheerende Einfälle in das byzantinische Gebiet. Ende des 6. und Anfang des 7. Jahrhunderts überfluteten dann große Massen von Slawen die balkanischen Provinzen des Byzantinischen Reiches; sie belagerten wiederholt Thessalonike, drangen in Mittelgriechenland ein, erreichten sogar die Peloponnes und von dort weiter die griechischen Inseln. Sie bemächtigten sich des überwiegenden Teils der Balkanhalbinsel bis zum Adriatischen und Ägäischen Meer; die Byzantiner vermochten sich nur in den befestigten Küstenstädten zu behaupten. Einzelne Kaiser, so Konstans II. (im Jahre 658) und Justin II. (in den Jahren 688 und 689) versuchten zwar, die Eindringlinge zu unterwerfen, einen Teil übersiedelten sie nach dem kleinasiatischen Bithynien, aber die slawisch beherrschte Hellas und die Peloponnes konnten sie erst 200 Jahre später, Anfang des 9. Jahrhunderts, zurückerobern. Bezeichnenderweise schrieb Kaiser Konstantinos Porphyrogennetos ἐσθλαβώθη δὲ πᾶσα ἡ γώρα καὶ γέγονε βάρβαρος (= die ganze Gegend ist slawisch und barbarisch geworden) (De them. ed. Pertusi 91). Durch den Zustrom der Slawen gewann der Norden der Balkanhalbinsel einen neuen ethnischen Charakter. Die sporadisch noch vorhandenen Ureinwohner von Thrakien und Makedonien wurden slawisiert, und das slawische Element übermittelte seine Sprache auch an die Bulgaren, die sich im 7. Jahrhundert über sie gelagert und ursprünglich eine türkische Sprache gesprochen hatten. Die unter Kaiser Herakleios angesiedelten, aus dem Norden kommenden Serben und Kroaten behielten ebenfalls

ihre ursprüngliche slawische Sprache bei. Eine andere Lage ergab sich auf dem Boden Griechenlands. Hier vermochten die Hellenen die slawischen Stämme, die sich niedergelassen und selbständig gemacht hatten, in so hohem Maße zu assimilieren und zu hellenisieren, daß von der slawischen Zuwanderung, abgesehen von wenigen Lehnwörtern und Ortsnamen slawischen Ursprungs sowie den slawischen Sprenkeln im Taygetos-Gebiet, die sich bis zur Türkenherrschaft hielten (Melingen und Jezeriten), keine Spuren verblieben. Die von Fallmerayer stammende irrige Theorie, die sich im allgemeinen Bewußtsein festgesetzt hatte, wonach die Griechen im Mittelalter völlig verslawt wurden, widerlegten die wissenschaftlichen Untersuchungen sowie die anthropologischen, ethnographischen und linguistischen Forschungen gleichermaßen. Die angenommene slawische Einwirkung hätte sich in erster Linie in der mittel- und neugriechischen Sprache widerspiegeln müssen; davon ist jedoch keine Spur zu finden.

Auch in späteren Jahrhunderten berichten die byzantinischen Quellen von fremden Elementen auf dem Balkan. In Thessalonike und anderen griechischen Städten ließen sich Juden nieder, am Flusse Axios (Vardar) wohnten türkische Vardarioten (Βαοδαριῶται Τοῦρκοι), in welchen manche Forscher auf den Balkan verschlagene magyarische Sprenkel vermuten. In Verbindung mit den Ereignissen des 11. Jahrhunderts wird wiederholt von auf byzantinischem Gebiet angesiedelten Petschenegen und Uzen gesprochen. So siedelte z. B. Kaiser Alexios I. im Jahre 1091 große Massen der in Gefangenschaft geratenen Petschenegen in dem makedonischen Moglena-Thema an (Πατζινάχοι Μογλενῖται). Wir haben auch von Kumanen Kenntnis, welche im 13. Jahrhundert in Thrakien und Makedonien angesiedelt wurden. All diese Elemente sind anscheinend spurlos in der slawischen Masse ihrer Umgebung aufgegangen.

Ende des 11. Jahrhunderts setzten die Kreuzzüge ein und mit ihnen der Zustrom westlicher Volkselemente in byzantinisches Gebiet. Zu gleicher Zeit nisteten sich die Venezianer in der Hauptstadt des Reiches ein, wo sie sich einen Freihafen und Handelsprivilegien erwirkten, wie sie früher, im 9. Jahrhundert, in Thessalonike die bulgarischen Kaufleute genossen. Ähnliche Privilegien erhielten im Laufe des 12. Jahrhunderts die Genuesen, die später, im 13. Jahrhundert, auf dem Konstantinopel gegenüberliegenden Ufer des Goldenen Horns, in Galata, eine ständige Niederlassung errichteten. Nach der Eroberung der Hauptstadt im Jahre 1204 gelangte ein Teil der Gebiete Griechenlands und seiner Inseln unter veneziani-

sche bzw. fränkische Herrschaft, was eine ethnische Vermischung nach sich zog. Nachkommen aus den griechischen und fränkischen Mischehen bezeichnen die Quellen als  $\Gamma a\sigma \mu o\tilde{\nu}\lambda o\iota$ . Die in byzantinischen Quellen häufig vorkommenden Ausdrücke  $M\iota\xi\dot{\epsilon}\lambda\lambda\eta\nu\varepsilon_{\varsigma}$  und  $M\iota\xi o\beta\dot{\alpha}\varrho\rho\alpha\varrho\iota$  weisen dagegen auf die Vermischung griechischer und fremder 'barbarischer' Elemente hin.

Die Hellenisierung Kleinasiens vollzog sich in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung, doch manche der Urvölker, so z. B. die Myser, Isaurier und Phrygier bewahrten noch lange Reste ihrer alten Sprache. In Lykaonien blieb die Sprache der Eingeborenen bis zum 6. Jahrhundert in Gebrauch. An ihre Hellenisierung erinnern die Namen der im 3. Jahrhundert übersiedelten Galater Γραικογαλάται bzw. Έλληγογαλάται sowie der Name Γοτθογραῖχοι der Goten, die Kaiser Theodosios der Große in Phrygien ansiedelte. Unter den alten Völkern Vorderasiens spielten im Leben von Byzanz die Armenier eine wichtige Rolle, die ihre Muttersprache beibehielten, obgleich ihr Land im Laufe der Zeiten zum Teil unter byzantinische Herrschaft, zum Teil unter byzantinische Abhängigkeit geriet. Vor den Angriffen der Perser und Araber flüchteten nicht wenige Armenier auf byzantinisches Gebiet und in die Hauptstadt, in der übrigens auch persische und arabische Siedler nachweisbar sind. Viele von den gräzisierten Armeniern bekleideten hohe byzantinische Würden, und sogar einige byzantinische Kaiser waren armenischer Abstammung. Eine wichtige Rolle in der byzantinischen Verwaltung und Armee spielten auch die Grusinier. Unter dem Druck der Seldschuken kamen aus Armenien Zigeuner in das Gebiet des Byzantinischen Reiches.

Syrien war schon im Altertum eine wichtige Provinz des Römischen Reiches. Die Syrer bewahrten unter byzantinischer Herrschaft ihre Muttersprache, obgleich sie stark hellenisiert wurden. Ein großer Teil der Bevölkerung war zweisprachig; die großen Städte, wie z. B. Antiocheia, wurden Zentren griechischer Kultur. Viele byzantinische Schriftsteller stammten aus Syrien; so z. B. war der Hymnendichter Romanos (6. Jh.) ein gebürtiger Syrer, desgleichen Kaiser Leon III., mit dem seit 717 für nahezu ein Jahrhundert eine syrische Dynastie sich des Throns von Byzanz bemächtigte. Ähnlich war die Lage im stark hellenisierten Palästina, aus dem ebenfalls byzantinische Schriftsteller, wie etwa der Historiker

Prokopios im 6. Jahrhundert, hervorgingen.

In Ägypten faßte schon seit der Zeit Alexanders des Großen der Hellenismus starke Wurzeln, dessen bedeutendstes Zentrum Alexandrien war. Hier herrschte nicht nur im Altertum, sondern auch in der byzantinischen Zeit bis zum Eindringen der Araber ein lebhaftes Kulturleben. Auch in Ägypten wurden namhafte griechische Schriftsteller, wie z. B. der Geschichtsschreiber Theophylaktos Simokattes im 7. Jahrhundert, geboren. Im übrigen gehörten zum ethnischen Bestand des byzantinischen Ägypten außer den der neuägyptischen (bzw. koptischen) Sprache mächtigen Voreinwohnern, den Griechen und den zweisprachigen Gräko-

Ägyptern, auch Perser, Syrer und Juden.

Entsprechend dieser bunten Zusammensetzung der byzantinischen Bevölkerung waren in der Armee die unterschiedlichsten Elemente vertreten: Söhne nicht nur innerhalb der Grenzen des Reiches lebender Völkerschaften, sondern auch solche, die von Völkern außerhalb der Reichsgrenzen stammten. Im 5. bis 7. Jahrhundert dienten Germanen, Hunnen, Alanen, Bulgaren und andere teils in der regulären Armee, teils in besonderen Einheiten als Verbündete (φοιδερᾶτοι). Die libanesischen Mardaiten und die Perser bildeten besondere militärische Einheiten. Im 9. und 10. Jahrhundert setzte sich die kaiserliche Leibgarde aus den unterschiedlichsten Elementen zusammen, unter denen sich Chazaren, Türken (Magvaren?), Varäger und Farganen fanden. Im 10. und 11. Jahrhundert setzte sich die byzantinische Armee überwiegend aus varägischen, russischen, petschenegischen und uzischen, kumanischen, fränkischen, deutschen, englischen, bulgarischen, alanischen und türkischen Söldnern zusammen. Im 13. bis 14. Jahrhundert spielten die als Τουοκόπουλοι erwähnten türkischen (seldschukischen) Söldner eine wesentliche Rolle. Hinzu kamen noch Kriegsgefangene und Sklaven der verschiedensten Nationalitäten. Die Sklaven setzten sich in den ersten Jahrhunderten von Byzanz hauptsächlich aus Afrikanern zusammen.

Bunt wie die Bevölkerung des Reiches war auch die der Hauptstadt, deren Zahl zur Zeit ihrer höchsten Blüte auf 500 000 Einwohner geschätzt wird. Nach Konstantinopel kamen oft die Fürsten, Gesandten und Kaufleute fremder Völker, und die dortige Universität besuchten Söhne aller Länder. Bekannt ist, daß der Polyhistor und Philosoph Michael Psellos im 11. Jahrhundert u. a. auch arabische Schüler unterrichtete; bezeichnend ist, was Johannes Tzetzes im 12. Jahrhundert in einem seiner Werke schreibt (Chiliades XIII. 362–364): Οἱ πόλιν γὰο τὴν ἄνασσαν ναίοντες Κωνσταντίνον | οὐχὶ μιᾶς φωνῆς εἰσὶ καὶ ἔθνους ἐνὸς μόνον | μίξεις γλωσσῶν δὲ περισσῶν . . . (Denn diejenigen, die die fürstliche Stadt Kon-

stantins bewohnen, sind nicht einsprachig und gehören auch nicht einer Nation an, sondern sind aus vielen Sprachen gemischt...) In einem anderen Werk führt Tzetzes kumanische, seldschukische, lateinische, alanische, arabische, russische und hebräische Redewendungen an, mit denen er, wie er schreibt, Söhne der betreffenden Völker zu begrüßen pflegte. Mit allen diesen hatte er Gelegenheit, im Gewühl

der Hauptstadt zusammenzutreffen.

Ein einheitliches Gepräge erhielten die ethnisch und sprachlich unterschiedlichsten Volkselemente von Byzanz, die sich als Bürger des 'römischen' Reiches 'Römer' nannten, durch die byzantinische Kultur und deren Trägerin, die griechische Sprache, die sich mehr oder weniger jeder Untertan aneignete. Wie das vor sich ging, erhellt das Werk der Prinzessin Anna Komnene (Alexias XV, 7, 9). In der von ihrem Vater, Kaiser Alexios I., gegründeten Waisenhausschule καὶ ἔστιν ἰδεῖν καὶ Λατίνον ἐνταῦθα παιδοτοιβούμενον καὶ Σκύθην ελληνίζοντα καὶ 'Ρωμαῖον τὰ τῶν Ελλήνων συγγράμματα μεταγειριζόμενον καὶ τὸν ἀγράμματον 'Έλληνα ὀρθῶς ἐλληνίζοντα (= konnte man einen Lateiner sehen, der hier unterrichtet wurde, einen Skythen, der hier Griechisch lernte, einen Römer, der griechische Schriften studierte und einen griechischen Analphabeten, der richtig Griechisch sprechen lernte). Unter Skythen sind hier die Petschenegen oder Kumanen zu verstehen.

Literatur: A. A. Vasiljev: Slavjane v Grecii BB 5 (1898) 404–438, 626–670. — V. G. Vasiljewskij: Varjagorusskaja i varjago-anglijskaja druznija v Konstantinopole XI i XIII rekov, Trudi I. St. Petersburg, 1908. 176–377. — K. Dieterich: Byzantinische Quellen zur Länder- und Völkerkunde I—II., Leipzig, 1912. — A. Thumb: Oi Νεοέλληνες καὶ η καταγωγή τους Athen, 1916. — J. Jüthner: Hellenen und Barbaren, Leipzig, 1923. — Ch. M. Macri: Des Byzantins et des étrangers dans Constantinople au Moyen-Age, Paris, 1928. — Gy. Moravci, 1923. — Gy. Moravci, 1923. — Gy. Moravci, 1923. — Gy. Moravci, 1923. — Gy. Moravci, 1924. — A. A. Vasiljev: The Goths in the Crimea, Cambridge, 1936. — K. Amantos: Ἡ ἐθνολογικὴ διαμόφφωσις τοῦ ἐλληνικοῦ ἔθνους, Μικοὰ μελετήματα, Athen, 1940, 101–124. — M. Vasmer: Die Slaven in Griechenland, Berlin, 1941. — D. A. Zakythenos: Οἱ Σλάβοι ἐν Ἑλλάδι Athen, 1945. — Je. C. Skrzinskaja: Genuezci v Konstantinopole. BB 1 (1947) 214—234. — A. Bon: Le Péloponnèse byzantin jusqu'en 1204, Paris, 1951. — St. Runciman: Byzantine and Hellene in the fourteenth Century, Τόμος Κωνσταντίνου 'Αρμενοπούλου, Thessalonike, 1952. 27–31. — F. Dölger: Rom in der Gedankenwelt der Byzantiner. Byzanz und die europäische Staatenwelt. Ettal, 1953. 70–115. — H. Hunger: Zum Epilog der Theogonie des Johannes Tzetzes, BZ 46 (1953) 302–307. — K. Lechner: Hellenen und Barbaren im Weltbild der

Byzantiner, München, 1954. — P. Lemerle: Invasions et migrations dans les Balkans depuis la fin de l'époque romaine jusqu'au VIII<sup>e</sup> siècle. Revue Historique 211 (1954) 265-308. G. Downey: Coptic culture in the Byzantine world, Greek and Byzantine Studies 1 (1958) 119-135. - D. M. Zakythen o s : Ἡ ἐθνολογική σύνθεσις καὶ τὸ ἐθνικὸν ποόβλημα, Μεγάλη Ἑλληνικὴ Ἐγκυκλοπαιδεία, Συμπλήρωμα ΙΙ. Athen, 1959. 193—195. — G. C. S o u l i s : The Gypsies in the Byzantine Empire and the Balkans in the late middle ages, Dumbarton Oaks Papers 15 (1961) 141-161. - R. Jenkins: Byzantium and Byzantinisme, Cincinnati, 1963. - P. Charanis: The Armenians in the Byzantine Empire, Lisboa, 1963. — G. G. Arnakis: Byzantium and Greece, Balkan Studies 4 (1963) 379-400. -A. H. M. Jones: The Greeks under the Roman Empire, Dumbarton Oaks Papers 17 (1963) 1-19. — T. M. Katsugiannes: Περὶ τῶν Βλάχων τῶν έλληνικῶν χωρῶν Α΄. Συμβολή είς την έρευναν περί της καταγωγης των Κουτσοβλάχων. Thessalonike, 1964. - H. Ditten: Βάρβαροι, "Ελληνες" und "Ρωμαΐοι bei den letzten byzantinischen Geschichtsschreibern. Actes du XIIe Congrès International des Études Byzantines II, Beograd, 1964. 273-299. - E. Stänescu: Les »mixobarbares« du Bas-Danube au XIe siècle. Nouvelles études d'histoire publiées à l'occasion du XIIe Congrès des Sciences historiques, Bucarest, 1965. 45-53. - P. Charanis: Observations on the Demography of the Byzantine Empire. The Proceedings of the XIIIth International Congress of Byzantine Studies, London, 1967. 443 - 463.

## DIE SPRACHE

Der byzantinische Staat erbte seine Organisation vom antiken römischen Kaiserreich und die Grundlagen seiner materiellen Kultur von dessen Gesellschaft; die Wurzeln seiner geistigen Kultur hingegen gehen auf hellenistische Überlieferungen zurück. Auch ihre Sprache erbten die Byzantiner von ihren antiken griechischen Vorfahren, doch wäre es irrig zu meinen, das byzantinische Griechisch, auch Mittelgriechisch genannt, sei identisch mit der antiken griechischen Sprache. deren literarische Denkmäler uns in den Werken der großen Klassiker erhalten blieben. Zwischen den Anfängen der byzantinischen Zeit und der klassischen Zeit der griechischen Literatur liegen mehrere Jahrhunderte, die Sprache aber ändert und entwickelt sich ständig weiter. Um uns ein klares Bild von der Frage der byzantinischen Sprache zu machen, müssen wir einen kurzen Blick auf die frühere Entwicklungsgeschichte des Griechischen werfen.

Die griechischen Stämme ließen sich in mehreren Wellen und zu verschiedenen Zeiten in den einzelnen Gebieten des geographisch schon ohnehin stark zersplitterten Hellas nieder. Dem und der damit verbundenen Schichtung zufolge sprachen die Einwohner der in der Folgezeit entstehenden kleinen Stadtstaaten verschiedene Mundarten, die sich auch in der Literatur widerspiegeln. In jeweils anderem Dialekt wurden die einzelnen literarischen Gattungen geschrieben, die so gleichsam zur steten Erinnerung an ihr Entstehungsland wurden. Eine große Veränderung brachten die Eroberungen Alexanders des Großen ins Leben der Hellenen. In dem neuen Weltreich, bzw. nach dem Tode seines Begründers in den sogenannten Diadochenstaaten faßte überall eine kosmopolitisch gefärbte hellenistische Bildung Wurzel, und mit ihr entwickelte sich als ihre Trägerin die einheitlich gebrauchte Volkssprache, die κοινή, der Dialekt (διάλεκτος), die die alten örtlichen Dialekte aus dem lebendigen Sprachgebrauch völlig verdrängte. Die Forscher stellten fest, daß die κοινή, deren Kenntnis wir hauptsächlich den vulgären Texten der in Ägypten aufgefundenen Papyri verdanken, eine Weiterentwicklung des volkstümlichen attischen Dialekts darstellt mit dem Zusatz gewisser Elemente des jonischen Dialektes und einiger aus dem dorischen übernommenen Wörter. Die κοινή, die Muttersprache der Griechen in der hellenistischen und in der römischen Zeit und zugleich die Zweitsprache eines Teils der unter römischer Herrschaft lebenden Anderssprachigen, erbten nun die Byzantiner; aus der Weiterentwicklung der byzantinischen Gemeinsprache wiederum entstand die heutige neugriechische Volkssprache  $(\delta\eta\mu\nu\sigma\nu\kappa\dot{\eta})$ .

Die wichtigsten Charakterzüge der byzantinischen Gemeinsprache, die sich bereits in der κοινή der hellenistischen Zeit ankündigten und auf die die neugriechische Volkssprache umgekehrt ebenfalls Rückschlüsse gestattet, lassen sich fol-

gendermaßen zusammenfassen.

Unter den phonetischen Erscheinungen ist die Veränderung des Akzents die bedeutendste. In der früheren griechischen Sprache gab es einen musikalischen Akzent, das heißt: die betonte Silbe klang höher als die unbetonte, und hierauf beruhte der antike Versbau. In der κοινή verlor sich der Unterschied zwischen den ursprünglich langen und kurzen Vokalen und jede betonte Silbe wurde lang, jede unbetonte kurz. Dementsprechend ergab sich der Rhythmus in der christlichen Zeit (zuerst nachweisbar in zwei Gedichten des Gregorios Nazianzenos im 4. Jh.) aus dem Wechsel der betonten und unbetonten Silben. Klar widerspiegelt sich diese phonetische Veränderung in der κοινή in den orthographischen Fehlern, die vom 3. Jahrhundert an in den Inschriften und in den Papyri auffallen, nämlich die Verwechslung der langen und kurzen Vokale, z. B.  $A\Theta ENAIO\Sigma$  statt des regelgerechten  $A\Theta H$ -NAIOΣ oder νεότερον πρόσοπον statt νεώτερον πρόσωπον. In der κοινή vollzieht sich der Ausfall des durch den spiritus asper (starke Aspiration) bezeichneten Lautes h, was in den einzelnen Dialekten (jonische, lesbische Psilosis) sich schon früher vollzog. Der Zeitpunkt des Ausfalls läßt sich nicht genau bestimmen, da die traditionelle Orthographie dazu keinen Anhaltspunkt gibt.

Außer der bereits erwähnten Veränderung, daß nämlich der Unterschied in der Aussprache der langen und kurzen Vokale  $(\iota, \tilde{\iota}, \varepsilon, \eta, \alpha, \tilde{\alpha}, o, \omega, v, \tilde{v})$  aufhörte bzw. von der Betonung bedingt wurde, ergaben sieh in der Aussprache der

Vokale auch andere wesentliche Veränderungen.

Der Buchstabe  $\eta$  bezeichnete ursprünglich den langen offenen e-Laut, der sich aber schon in den Jahrhunderten vor unserer Zeitrechnung in ein langes geschlossenes e verwandelte, um dann mit dem Schwund der Qualität ein kurzes e zu werden, wofür die häufige Verwechslung von  $\eta$  und  $\varepsilon$  den Beweis liefert. Der Umstand jedoch, daß seit der Mitte des 2. Jahrhunderts v. u. Z. in den Papyri das  $\eta$  auch mit  $\iota$  ver-

wechselt wird, beweist, daß aus dem e-Laut des  $\eta$  damals vokalisches i wurde, was auch die neugriechische Aussprache bestätigt, z. B.  $\sigma \hat{\eta} \mu \epsilon \rho a$  (= simera). Diese Veränderung können wir aufgrund der verschiedenen orthographischen Fehler (Verwechslung der Buchstaben) in die Zeit zwischen dem 2. Jahrhundert v. u. Z. und dem 3. Jahrhundert u. Z. datieren.

Eine ähnliche Veränderung vollzog sich in der Aussprache des v-Lautes, der ursprünglich keinen ü-, sondern einen u-Laut bezeichnete, wie aus den verwandten Wörtern der lateinischen Sprache (z. B. ζυγόν ~ jugum) und den Fehlern in den Inschriften hervorgeht. Im Vorläufer der κοινή, im attischen Dialekt, wurde aber v schon früh wie ü ausgesprochen, was durch die häufige Verwechslung von v und oi in den Inschriften bewiesen ist; der Lautwert von oa aber war wie wir noch sehen werden  $-\ddot{u}$ . Die weitere Veränderung der Aussprache des v vollzog sich nicht mehr in der κοινή, sondern in der byzantinischen Zeit, als der mit v bezeichnete Laut sich aus ü in i verwandelte, was auch die neugriechische Aussprache bekundet, z. B. ΰστερα (= istera). Wann diese Veränderung sich vollzog, kann aus Folgendem erschlossen werden: in einer zwischen 1059 und 1081 entstandenen handschriftlichen Kopie des Werkes De administrando imperio. das Kaiser Konstantinos Porphyrogennetos zwischen 948 und 952 schrieb, kommen mehrere Wörter vor, in denen statt des Buchstaben v fälschlich oι steht, so z. B. ημισοι, προίμναν, was noch auf die Aussprache des v als  $\ddot{u}$  hindeutet. Demgegenüber schrieb Bischof Liudprand, ein Zeitgenosse des erwähnten byzantinischen Kaisers, welcher im Jahre 968 in Konstantinopel weilte, in seinem Gesandtschaftsbericht, in dem er mehrere griechische Wörter mitteilt, das Wort σχύμνος in der Form von σχίμνος (= skimnos); offenbar hatte er in Byzanz das Wort so, also neugriechisch (itazistisch) aussprechen hören. Da die Lautwechsel sich nicht auf einmal, sondern nach und nach vollziehen, kann man aufgrund dieser Angaben den Wechsel des mit v bezeichneten Lautes in  $\ddot{u} > i$  in das 10-11. Jahrhundert ansetzen.

Charakteristisch für die zowý und die aus ihr entstandene byzantinische Gemeinsprache ist, daß die im Altgriechischen so wichtigen Diphthonge sämtlich wegfallen und durch einfache Vokale oder durch Vokal plus Konsonant ersetzt wurden. Betrachten wir sie einzeln.

Der Diphthong au wurde ursprünglich wie ai, später ae ausgesprochen und ging dann nach dem Zeugnis der schwankenden Schreibfehler der Papyri in der Zeit zwischen dem 2. Jahrhundert v. u. Z. und 2. Jahrhundert u. Z. in ein e über.

Diese Aussprache aus der  $\varkappa o \imath \imath \dot{\eta}$ -Zeit übernahmen die Byzantiner und von ihnen die Neugriechen, z.B.  $\varepsilon \dot{\imath} \imath \alpha \iota$  (= ine).

Das  $\varepsilon \iota$  veränderte sich gleichfalls früh in einen Monophthong. Im attischen Dialekt wurde zunächst ein e, sodann ein i daraus, wie es aus dem  $\varepsilon \iota \cdot \iota$ -Wechsel der ägyptischen Papyri hervorgeht. In der  $\varkappa o \iota \nu \eta$  wurde der Diphthong schon vom 3. Jahrhundert v. u. Z. an wie i ausgesprochen und so ging er in die byzantinische sowie in die neugriechische Sprache über, z. B.  $\varepsilon \iota \varkappa o \nu \alpha$  (= ikóna).

Der Diphthong oi machte eine ähnliche Entwicklung durch wie ai. Seine Aussprache ging im böotischen Dialekt schon früh in oe, sodann in  $\ddot{u}$  über. In den Papyri zeigt sich ein Schwanken im Gebrauch der Buchstaben oi und v vom Jahrhundert v. u. Z. an, und die Aussprache des oi als  $\ddot{u}$  2. wird in der  $\varkappa oiv \acute{\eta}$  vom 2. Jahrhundert u. Z. an allgemein. Dann ergeht es dem oi ähnlich wie dem v, es verwandelt sich erst in der byzantinischen Zeit, im 10. oder 11. Jahrhundert, in ein i, so wie es auch die Neugriechen aussprechen, z. B.  $\varkappa oiv \acute{\eta}$  (= kini).

Der nur sporadisch vorkommende Diphthong vi wurde ursprünglich wie  $\ddot{u}i$ , dann wie  $\ddot{u}$  ausgesprochen. In der  $\varkappa oiv\acute{\eta}$  zeigt sich noch ein gewisses Schwanken, doch in der byzantinischen Zeit konsolidiert sich bereits dafür i, wie es auch das

Neugriechische bekundet, z. B.  $vió\varsigma$  (= ios bzw. jos).

Unter den mit v zusammengesetzten Diphthongen bedarf ov keiner besonderen Erklärung. Die ursprüngliche Aussprache war ou, dann wurde über die Entwicklung zu einem langen geschlossenen o schließlich ein u daraus. Diese Aussprache gelangte über die  $\varkappa ouv\eta$  in den byzantinischen und neugriechischen Sprachgebrauch, z. B. ovenog (= uranos). av und  $\varepsilon v$  waren ursprünglich Diphthonge, in denen das

av und εν waren ursprünglich Diphthonge, in denen das v wie u ausgesprochen wurde, doch veränderte sich dieser Laut später in ein konsonantisches u (= v) und wurde spirantisch. Die in den Papyri vom 2. Jahrhundert v. u. Z. an wahrnehmbare schwankende Orthographie deutet darauf hin, daß in der κοινή das av und  $\varepsilon v$  vor stimmlosen Konsonanten wie af und ef, vor stimmhaften Konsonanten und Vokalen wie av und ev klang, genauso wie in der byzantinischen und in der neugriechischen Sprache, beispielsweise avτος (= aftos), εvτνχία (= eftihia), αvοιο (= avrio), εvλογεv (= evloji), νανει (= pavi), νατενόδιο (= katevodio).

Der nur in Augmenten verwendete Diphthong  $\eta v$  machte in der  $\varkappa o \iota v \dot{\eta}$  dieselbe Wandlung durch wie  $\alpha v$  und  $\varepsilon v$ , seine Aussprache war also vom 2. Jahrhundert v. u. Z. an ef und ew bzw. nach dem  $\eta > \iota$  Wechsel vor stimmlosen Konso-

nanten if, vor stimmhaften Konsonanten und Vokalen iv wie im Neugriechischen, z. B.  $\eta \tilde{v} \chi \dot{\eta} \vartheta \eta$  (= ifhithi),  $\eta \tilde{v} \varrho \alpha$  (= ivra).

Für die byzantinische Aussprache der Vokale und Diphthonge ist das sogenannte Suda-(Suidas)Lexikon vom Ende des 10. Jahrhunderts aufschlußreich. Der Verfasser ordnet nämlich die einzelnen Stichwörter nicht nach der üblichen alphabetischen, sondern nach der homophonischen oder antistoicheischen Ordnung, d. h. gemäß der byzantinischen Aussprache der Buchstaben. Die Reihenfolge ist demnach:  $\alpha \beta \gamma \delta \alpha \iota \varepsilon \zeta \varepsilon \iota \eta \iota \vartheta \varkappa \lambda \mu \nu \xi o \omega \pi \varrho \sigma \tau o\iota v \varphi \chi \psi$ . Daraus geht klar hervor, daß der Verfasser den Lautwert von  $\alpha \iota$  und  $\varepsilon$ ,

von  $\eta$  und  $\iota$ , ferner von o und  $\omega$  als gleich empfand.

Eine Untersuchung der Aussprache der Vokale in der  $\varkappa o \imath \imath \eta'$  im Byzantinischen und Neugriechischen gelangt zu dem Ergebnis, daß in der nachklassischen griechischen Sprache die i-Laute die herrschende Rolle spielen  $(\eta \iota v \iota \iota \iota \iota)$ . Mit dieser Feststellung stimmen die Resultate der statistischen Untersuchungen überein, die E. Hermann im Hinblick auf die Verteilung der Vokale in der neugriechischen Sprache unternahm. Er erkannte, daß der am häufigsten vorkommende Vokal der i-Laut ist, auf ihn folgen die o-, a-, e- und u-Laute. Mit Recht erhielt demnach die von der  $\varkappa o \imath \imath \eta'$  übernommene byzantinische und neugriechische Aussprache die Bezeichnung 'itazistisch'.

Was die Konsonanten betrifft, so machte ihre Aussprache bereits in der κοινή eine starke Wandlung durch. Betrachten

wir sie einzeln:

Der Lautwert des  $\beta$  war ursprünglich b, doch seine Aussprache ging etwa zu Beginn unserer Zeitrechnung in v über. Ansätze zu dieser Entwicklung zeigen einzelne Dialekte schon früher; die v-Aussprache geht klar aus dem Umstand hervor, daß in der  $\varkappa o \imath v \eta$  das v der lateinischen Wörter mit  $\beta$  wiedergegeben wurde, z. B.  $Ba\lambda \acute{e} \varrho \iota o \varsigma$  (= Valerius). Dabei bleibt es in der byzantinischen und in der neugriechischen Sprache, z. B.  $\beta \acute{a} \lambda \lambda \omega$  (= válo).

Die Aussprache des  $\gamma$  lautete ursprünglich g, jedoch weist die Schreibweise der attischen Inschriften und der ägyptischen Papyri darauf hin, daß sich der Lautwert in der κοινή schon in den Jahrhunderten v. u. Z. änderte. Die neue Aussprache des  $\gamma$  vor den a-, o- oder u-Lauten war die eines stimmhaften Spiranten (gh), vor e und i dagegen j; so auch im Neugriechischen, z. B.  $\gamma \acute{a} \lambda a$  (= gála), aber  $\gamma \epsilon \mu \acute{a} \tau o \varsigma$  (= je-

mátos).

Die ursprüngliche Aussprache des  $\delta$  war d, doch schon aus den Zeiten v. u. Z. besitzen wir Zeugnisse für eine inter-

dentale, spirantische Aussprache (= stimmhaftes th), die sich in der  $\varkappa o \iota v \dot{\eta}$  herausgestaltete und auch im Neugriechischen erhalten ist, z. B.  $\delta \iota \dot{\delta} \varepsilon \iota$  (= didi).

Die ursprüngliche Aussprache von  $\zeta$  war ein stimmhaftes zd, woraus in der  $\varkappa o \imath \eta$  unter dem Einfluß des attischen Dialektes ein stimmhaftes z wurde (zd>zz> stimmhaftes z). So sprechen es die heutigen Griechen aus, z.B.

 $\zeta \varepsilon \varrho \beta \delta \varsigma \ (= zervos).$ 

 $\vartheta$  bezeichnete ursprünglich einen aspirierten Verschlußlaut (t'), doch wurde daraus in der  $\varkappa o \iota \nu \eta$  wahrscheinlich schon im 3. Jahrhundert v. u. Z. ein interdentaler Spirant (= stimmloses th), und diesen Lautwert behielt es im Neugriechischen bei, z. B.  $\vartheta \varepsilon \delta \varsigma$  (= theos).

 $\varphi$  bezeichnete ursprünglich ebenfalls einen aspirierten Verschlußlaut (p'), doch ging es in der  $\varkappa o \iota \nu \eta$  in f über, und so wird es auch von den Neugriechen ausgesprochen, z. B.  $\varphi \iota \lambda \iota a$ 

(= filia).

 $\chi$  hatte ursprünglich den Lautwert eines aspirierten Verschlußlautes (k'), der sich bereits in der κοινή in h verwandelte, und so lebt es im Neugriechischen fort, z. B. χάρος

(= Háros).

Zum Konsonantenwechsel muß noch bemerkt werden, daß man dessen zeitlichen Verlauf nicht einmal annähernd bestimmen kann, wie den der Vokale, bei denen uns die orthographischen Fehler der Inschriften und Papyri und die Umschreibungen der griechischen Wörter in anderen Sprachen, hauptsächlich im Lateinischen, Anhaltspunkte liefern. Zusammenfassend kann immerhin festgestellt werden, daß die für die neugriechische Aussprache bezeichnenden phonetischen Veränderungen — mit Ausnahme der durch v, oi und vi bezeichneten Vokale, deren Wechsel in das 10. bis 11. Jahrhundert angesetzt werden kann — sich vom 3. Jahrhundert v. u. Z. bis zum 3. Jahrhundert u.Z. vollzogen haben. Infolgedessen haben die byzantinische und neugriechische Gemeinsprache diese bereits fertig erhalten, zugleich aber haben beide die traditionelle antike Orthographie beibehalten, deren Buchstaben ursprünglich zum Teil andere Laute bezeichneten. Die byzantinischen Gelehrtenkreise waren sich bewußt, daß die antike, sogenannte erasmische Aussprache anders gelautet hatte, daß also die von ihnen gebrauchten Buchstaben früher andere Laute bezeichneten wie zu ihren Zeiten. Einen Hinweis darauf gibt die Umschreibung des lateinischen Wortes 'reges' in der byzantinischen Zeit in der Form ρηγες, obgleich die byzantinische Aussprache des Wortes tatsächlichem 'rijes' entsprach. Schließlich sei noch erwähnt, daß die Byzantiner

— und so auch die Neugriechen — zur Bezeichnung von gewissen aus anderen Sprachen übernommenen, im Griechischen fehlenden Lauten zusammengesetzte Buchstabenpaare verwendeten. So umschrieben sie den b-Laut mit  $\mu\pi$  oder manchmal nur mit  $\pi$ , z. B.  $\mu\pi\acute{a}\nu o_{\zeta}$  (ungarisch 'bán'),  $\mu\pi\acute{e}\eta_{\zeta}$  und  $\pi\acute{e}\epsilon\iota\zeta$  (türkisch 'bej'), den c- und  $\acute{e}$ -Laut mit  $\tau \zeta$  oder  $\tau o_{\zeta}$  z. B.  $\beta\acute{o}r\acute{o}\iota\tau \zeta a$  (bulgarisch 'vădila'),  $\tau \zeta \iota\tau \zeta \acute{a}\iota\iota o_{\zeta}$  (türkisch 'čiček'),  $\gamma \varrho\acute{a}\tau\sigma\iota a$  (italienisch 'grazia'), den d-Ton mit  $\nu\tau$ , z. B.  $\nu\tau\epsilon \lambda \acute{\iota}\zeta$  (ungarisch 'deli'),  $\nu\tau\epsilon\varrho \beta \acute{\iota}\sigma\eta_{\zeta}$  (türkisch 'derwiš'). Die Bezeichnung anderer fremder Laute erfolgte in den byzantinischen Quellen oft mittels Lautsubstitution.

Wesentliche Veränderungen vollzogen sich in der κοινή auch in der Morphologie. Die wichtigsten sind die folgenden:

Der Dual, der in einzelnen griechischen Dialekten früh verschwand, taucht in den attischen Inschriften des 4. Jahrhunderts v. u. Z. nur noch sporadisch auf und lebt in späteren Zeiten nur noch in einzelnen starren (versteinerten) Formeln

fort, in der κοινή verlor er sich aber vollends.

Was die Deklination der Hauptwörter betrifft, so ist ein gewisses Streben nach analogischem Ausgleich charakteristisch. Die sogenannten irregulären Formen verschwinden; so werden z. B. die Formen von  $vi\delta\varsigma$ , Genitiv  $vi\delta\varsigma$  usw., die sich im attischen Dialekt lange hielten, im 4. Jahrhundert v. u. Z. von  $vi\delta\varsigma$ , Genitiv  $vi\delta v$ , usw. abgelöst, so daß wir in der  $\varkappa ovr \eta$  nur diese letzteren Formen finden. Die sogenannte attische Deklination verschwindet ebenfalls (statt  $\lambda \delta \omega \varsigma$  wird

z. B. λαός gebraucht).

Ein ähnliches Streben nach Vereinfachung zeigt sich in der Verschmelzung der verschiedenen Deklinationstypen; so liest man z. B. statt des Artikels αί in einzelnen Papyri οί; der Genitiv von πρεσβεντής wird πρεσβεντή, der Nominativ Plural von ημέρα erscheint zu Beginn der byzantinischen Zeit in der Form von ημέρες, anstelle von γέρων (Genitiv γέροντος) tritt γέροντας (Genitiv γέροντα), anstelle von ἐλπίς (Genitiv ἐλπίδος) tritt ἐλπίδα (Genitiv ἐλπίδας). Der Wechsel, für den wir bereits Beispiele aus dem 1. Jahrhundert v. u. Z. kennen, geht so vor sich, daß die zur sogenannten dritten Deklination gehörenden Hauptwörter im Akkusativ nach dem α nach der Analogie der Hauptwörter der ersten Deklination ein  $\nu$  erhalten (γέρονταν, ἐλπίδαν) und hieraus entsteht dann die Form des neuen Nominativs. Während wir in den angeführten Beispielen eine augmentative Rolle des v erkennen, beginnt das v des Akkusativs der Hauptwörter auf die Endung -og bereits in der κοινή zu verschwinden; so wird φίλο aus φίλον. Bezeichnend ist die Verkürzung der Endungen -105 und -107

auf -ις bzw. -ιν. So wird schon in der κοινή κύρις aus κύριος und κλειδίν aus κλειδίον und im Neugriechischen durch wei-

tere Verkürzung κλειδί.

Vom 1. Jahrhundert v. u. Z. an kann man in der κοινή den langsamen Schwund des Dativs beobachten, der entweder durch den Akkusativ oder den Genitiv ersetzt wird; so heißt es z. B. im Text eines Papyrus aus dem 1. Jahrhundert v. u. Z. ἐὰν εὐθὺς ὀψώνιον λάβωμεν, ἀποστελῶ σε ἄνω, und in einem Text aus dem 1. Jahrhundert u. Z. δὸς ἐλευθέρωσιν Εὐφροσύνης δούλης. Eine Neuerung bereits der nachbyzantinischen Zeit ist die Verwendung von εἰς + Akkusativ statt des Dativs.

Zur Steigerung der Adjektive ist zu bemerken, daß in der κοινή die Suffixe  $-\iota\omega\nu$ ,  $\iota\sigma\nu$  des Komparativs immer mehr in den Hintergrund treten und durch Zusammensetzung mit  $-\tau\epsilon\rho\sigma$  ersetzt werden, z. B. ἐχθρότερος (statt ἐχθίων),  $\tau\alpha\chi$ έστερος (statt θάττων) und  $\mu\epsilon\iota$ ζότερος (statt  $\mu\epsilon$ ίζων).

Wesentliche Veränderungen vollziehen sich in der κοινή auch auf dem Gebiet der Konjugation. Auch hier herrscht unverkennbar die Tendenz zur Vereinfachung und zum analogistischen Ausgleich, zur Ausmerzung der sogenannten Aus-

nahmen und der sporadischen Formen.

Von den alten Modi verliert sich in der  $\varkappa o \imath \imath \eta'$  der Optativ. In den Papyri und im Neuen Testament begegnen wir ihm nur noch selten, und auch dann nur in stehenden Formeln, wie z. B. in der Wendung  $\mu \dot{\eta} \gamma \dot{\epsilon} \nu o \imath \tau o$ , die in den Briefen des Apostels Paulus öfter vorkommt.

Ebenfalls in die κοινή reicht der Anfang des Prozesses zurück, der zum völligen Ausfall von Verben mit der Endung -μι und zu ihrem Aufgehen in der Gruppe mit der Endung -ω führte. So z. B. wurde δίδω aus δίδωμι und χώνω aus χώννυμι.

Die Konjugation der unregelmäßigen Verben in der κοινή erfährt ebenfalls eine analogistische Wandlung. Anstelle der attischen Konjugation von οἶδα tritt die bereits in den literarischen Denkmälern des jonischen Dialekts auffallende regelmäßige Konjugation: οἶδα, οἶδας, οἶδε usw. Auch das Imperfekt des Verbs εἰμί begegnet in der Sprache der Papyri und des Neuen Testaments in der neuen analogistischen Form ἤμην, ἦσοι, ἦτο usw.

Das Streben nach Ausgleich fällt auch in vielen Fällen der Aoristbildung auf. So tauchen bereits in den attischen Inschriften abwechselnd die Formen  $\tilde{\epsilon}\vartheta\epsilon\sigma a\nu$  und  $\tilde{\epsilon}\vartheta\eta\kappa a\nu$  auf, von denen in der  $\kappao\iota\nu\dot{\eta}$  die zweite Form die Oberhand gewinnt. Neben den Aoristen mit  $\kappa$  ( $\tilde{\epsilon}\delta\omega\kappa a$ ,  $\tilde{\eta}\kappa a$ ) erscheinen bereits in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung neue analogistische Bildungen:  $\tilde{\epsilon}\delta\omega\sigma a$ ,  $\tilde{a}\varphi\eta\sigma a$ , doch die alten Formen mit  $\kappa$ 

können die neuen nicht verdrängen und so leben die beiden Formen, wie im heutigen Neugriechischen, nebeneinander fort. Bei einzelnen Verben tritt an die Stelle des sogenannten starken Aorists (z. B. ἀνέγνων, ἔφθην) der sigmatische Aorist (ἀνέγνωσα, ἔφθασα); so werden auch in diesem Fall die selteneren Formen von den häufigen regelmäßigen abgelöst. Andererseits nehmen die auch weiter in Gebrauch verbliebenen starken Aoriste die Endungen der σ-Aoriste an, z. B. ἀπέθανα (statt ἀπέθανον), ἦλθα (statt ἦλθον) und ἤλθοσαν (statt ਜλθον). Zugleich dringen in die Imperfektformen der Verben die Endungen des Aorists auf  $\sigma$  ebenfalls ein, z. B. ἔλνα, ἔλνας

(-ες), ἔλυε (statt ἔλυον) usw.

Die bisher aufgezählten morphologischen Veränderungen, die sich alle noch in der κοινή vollzogen, werden durch einige Wechsel ergänzt, die erst in der Gemeinsprache der byzantinischen Zeit auftauchen. Solche sind die aus der Kontamination der Konjugation von Verben mit den Endungen auf -ω, -aω und -εω stammenden Formen, z. B. τιμάει und ἐκράτειε. Ebenfalls eine byzantinische Neuerung ist der passive Aorist mit κ, z. B. εδρέθηκα (statt εδρέθην). Die bedeutsamste Entstehung der byzantinischen Zeit ist indes das durch Umschreibung gebildete Futur und Perfekt. Der Ausdruck θέλω ίνα γράψω, in dem θέλω ľva in der spätbyzantinischen Zeit sich zu θενά (im Neugriechischen θά) verkürzt, dient zur Andeutung des Futurs; das Perfekt wiederum wird mit Hilfe von ἔχω gebildet, z. B. ἔχω γράψει. Die Konjunktion ἵνα, die an der Bildung des neuen Futurs teilnimmt, sollte übrigens in der weiteren Entwicklung der griechischen Sprache eine große Rolle spielen und mit der Konjunktivform des Verbs zusammen den Infinitiv ersetzen, der in der zown allmählich verlorengeht und im Neugriechischen völlig fehlt, z. Β. παρέδωκεν  $lva \sigma \tau a v \rho \omega \vartheta \tilde{\eta}$  (statt  $\sigma \tau a v \rho \omega \vartheta \tilde{\eta} v a \iota$ ). Den schwindenden Optativ ersetzt in der κοινή das Verb ἄφες (im Neugriechischen ἄς) mit dem Konjunktiv, z. B. ἄφες ἴδωμεν.

Von den syntaktischen Eigentümlichkeiten der κοινή ist erwähnenswert, daß der Genitivus absolutus immer seltener gebraucht wird, während dem sogenannten Nominativus absolutus oder Partizipium pendens (schwebendem Partizip) eine immer größere Rolle zukommt, z. Β. ἐπιγνόντες δέ, ὅτι Ἰονδαῖός ἐστιν, φωνὴ ἐγένετο μία ἐκ πάντων. Charakteristisch für die noch nicht hinlänglich erforschte Syntax der κοινή ist die analytische Tendenz, die eine parataktische (nebengeordnete) Verbindung der Sätze zur Folge hat, statt der früheren hypotaktischen (untergeordneten) Konstruktion: dieselbe Erscheinung finden wir auch in der neugriechischen Volkssprache.

Es liegt auf der Hand, daß die zowń und die byzantinische Gemeinsprache nicht nur phonetische, morphologische und syntaktische, sondern auch lexikographische, zur Bereicherung des Wortschatzes führende Veränderungen und Neuerungen aufweisen. Ein Teil dieser Wandlungen vollzieht sich im inneren Leben der Sprache. Schon seit altersher vorhandene Wörter bekommen unter der Einwirkung der neuen kulturellen Umgebung einen neuen Sinn; mit der Verbreitung des Christentums zusammenhängende Bedeutungswechsel sind z. B. ἄγγελος 'Bote', 'Himmelsbote', 'Engel'; ἔθνος 'Schar', 'Truppe', 'Stamm', 'Volk' bekam in der Form von ἐθνικοί die Bedeutung 'Heiden'. Neue Bedeutungen anderer Wörter spiegeln den Einfluß der römischen Staatsorganisation wider, z. Β. ἕπατος 'Oberster' > 'Consul'; σεβαστός 'ehrenwerter' > 'augustus'. Neue Gebilde sind in der κοινή die sogenannten adverbialen Präpositionen, z. B. ἀποπάνω, ὑποκάτω. In vielen Fällen entstehen aus schon vorhandenen Wörtern durch Weiterbildung neue, die die alten Wörter ähnlicher Bedeutung verdrängen, so z. B. κόκκινος 'rot', aus dem Wort κόκκος 'Samen', 'Purpurbeere' gebildet, tritt an die Stelle des früheren ἐρυθρός und πράσινος 'grün', aus πράσον 'Zwiebel' gebildet, an die Stelle von χλωρός. Oft kommen ältere Wörter völlig außer Gebrauch und neue Wörter treten an ihre Stelle; so ersetzt z. B.  $\pi o \delta \beta a \tau o \nu$  o le und  $\pi \lambda o \tilde{\iota} o \nu$  das älterer  $\nu a \tilde{\nu} c$ . Auch in der byzantinischen Zeit kommt solcher Wortwechsel vor, z. B. geht man über, statt ἄρτος das Wort ψώμιον zu gebrauchen und statt olvos das Wort zoaolov. Ein interessanter Fall der Bedeutungsverengung ist der folgende: öwor bedeutete in der klassischen Zeit 'Zukost', d. h. 'jegliche gekochte und gebratene Speise, die zusammen mit Brot gegessen wird', also 'Fleisch', 'Fisch', 'Käse' usw. Die in der hellenistischen Zeit mit dem lateinischen Suffix -arium erweiterte Form des Wortes ὀψάριον bedeutete in der κοινή und auch im Neuen Testament nur noch 'Fisch' (neugriechisch ψάρι).

Außer dem Bedeutungswandel griechischer Wörter bzw. deren weitergebildeter Formen ist für den Wortschatz der κοινή das Eindringen fremder Elemente, verschiedener Lehnwörter, charakteristisch, was teils auf die Ausbreitung der hellenistischen Gemeinsprache auf ein weites Gebiet, teils auf die römische Herrschaft über die Griechen zurückzuführen ist. Lateinische Lehnwörter sind in der κοινή z. Β. λεγεών = 'legio',  $\mu i \lambda \iota ov =$  'milium',  $\pi \varrho a\iota \tau \omega \varrho \iota ov =$  'praetorium'. Aus Ägypten kam das Wort  $\kappa o\mu \mu i$  (Gummi), und semitische Lehn-

wörter sind  $\dot{\alpha}\beta\beta\tilde{\alpha}\varsigma$  (Abt) und  $\sigma\dot{\alpha}\beta\beta\alpha\tau o\nu$  (Sabbat).

In der byzantinischen Zeit nehmen die Lehnwörter ver-

schiedener Herkunft erheblich zu, was eine Folge der bunten ethnischen Zusammensetzung der Bevölkerung und des Verkehrs mit Fremden war. In die Gemeinsprache dringen nicht nur aus dem römischen Staatsleben übernommene lateinische Elemente ein, sondern mehrere hundert Lehnwörter lateinischen Ursprungs, die hauptsächlich das breite Gebiet der materiellen Kultur betreffen. Dazu gehören z. B. καμίσιον = 'camisa', σπίτι = 'hospitium'. Dagegen sind verhältnismäßig wenig slawische Lehnwörter zu finden, wie z. B.  $\beta\lambda\dot{\alpha}\tau o\varsigma =$ 'blato', yoʻva = 'guna', oder Wörter albanischen Ursprungs wie z. Β. κατσίκα = 'kats', λουλούδι = 'l'ul'e'. Von stärkerem Einfluß auf den mittelgriechischen Wortschatz war die italienische Sprache, z. B. εάλτσα = 'calza', μπάρμπας = 'barba', ferner die französische, z. B.  $\nu\tau\dot{\alpha}\mu\alpha$  = 'dame',  $\pi\alpha\rho\tau\dot{\alpha}\dot{\nu}$  = 'pardon'. Auch aus dem Türkischen gingen Wörter in die byzantinische Gemeinsprache über, z. B.  $\pi \alpha \zeta \acute{a} o \iota = 'pazar'$ ,  $\sigma a \rho a \phi \eta \varsigma = \text{'sarraf'}.$  Die hier als Beispiele angeführten Lehnwörter unterschiedlichen Ursprungs sind im Neugriechischen bzw. in seinen einzelnen Dialekten heute noch gebräuchlich.

Wie bereits erwähnt, hat die Gemeinsprache der hellenistischen Zeit die alten griechischen Dialekte, von denen einige an der Herausbildung der  $\varkappa o \imath \imath \eta$  beteiligt waren, absorbiert. Die Dialekte verschwanden vom 4. Jahrhundert an völlig aus dem Gebrauch. Wissenschaftliche Untersuchungen wiesen nach, daß die neugriechischen Dialekte nicht auf die antiken Dialekte zurückzuführen, vielmehr neue Gebilde sind. Lediglich der sogenannte tzakonische Dialekt sowie die Sprache der süditalienischen und pontischen Griechen bewahrten gewisse Züge, die auf eine Kontinuität schließen lassen, also als Überbleibsel aus der Antike betrachtet werden können. Doch abgesehen von diesen Sprachinseln, die der ausgleichenden Kraft der  $\varkappa o \imath \imath \imath \eta$  widerstanden, weist die hellenistische Gemeinsprache, deren Entstehungsprozeß in die Zeit vom 3. Jahrhundert v. u. Z. bis zum 4. Jahrhundert u. Z. anzu-

setzen ist, einen einheitlichen Charakter auf.

Mochten auch in der Aussprache und Betonung in einzelnen Gebieten und bei den verschiedenen Völkern unter dem Einfluß ihrer fremden Muttersprache gewisse lokale Abweichungen und Nuancen vorhanden gewesen sein, so kann doch mit Sicherheit behauptet werden, daß sich in der  $\varkappa ov \eta$  selbst Dialekte noch nicht herausbildeten. Die Entwicklung der neugriechischen Mundarten hat sich in der auf die  $\varkappa ov \eta$  folgenden byzantinischen Zeit vollzogen. Eine strittige Frage ist indessen, wann dieser Vorgang begann. Die Ansichten der

Forscher gehen in dieser Hinsicht auseinander. So viel ist sicher, daß die Herausgestaltung der neuen dialektischen Gliederung sich vom 4. bis zum 12. Jahrhundert vollzogen haben muß. Der genauere Zeitpunkt kann deshalb nicht bestimmt werden, weil uns für die Entwicklung der byzantinischen Umgangssprache nur recht spärliche Quellen zur Verfügung stehen. Solche sind die bis zum Ende des 7. Jahrhunderts z. T. in sehr volkstümlicher Sprache geschriebenen Papyritexte, allerdings stammen sie alle aus Ägypten und werfen daher einseitig nur auf die dortige Volkssprache ein Licht. Einigermaßen ergänzt werden unsere Kenntnisse durch die Vulgarismen, die sich aus der Umgangssprache in die Werke einzelner Schriftsteller, wie z. B. in die des Malalas im 6. Jahrhundert, des Leontios im 7. Jahrhundert und des Konstantinos Porphyrogennetos im 10. Jahrhundert eingeschlichen haben. Aufschlußreich sind ferner die in den historischen Werken aufgezeichneten volkstümlichen Akklamationen und Spottlieder.

Leider sind die größeren Denkmäler der byzantinischen Volkssprache vor dem 12. Jahrhundert verlorengegangen, hauptsächlich deshalb, weil die byzantinischen Gelehrtenkreise diese verachteten, in vielen Fällen sogar vernichteten. Bekannt ist z. B., daß im 10. Jahrhundert Symeon Metaphrastes ('der Übersetzer') die Denkmäler der hagiographischen Literatur, die Heiligenlegenden, in die 'reine', d. h. in die literarische Sprache übertrug; Texte, die ursprünglich für die unteren Volksschichten in volkstümlicher Sprache geschrieben worden waren, gingen nun verloren. Bemerkenswert ist ferner, daß der Patriarch Nikolaos Muzalon im 12. Jahrhundert die Lebensbeschreibung der heiligen Paraskeue, die "ein Bauer ungebildet und der engelhaften Lebensweise der Heiligen unwürdig", also offenbar in volkstümlichem Stil geschrieben hatte, verbrennen ließ und dafür sorgte, daß sie neu geschrieben wurde. Das Schicksal der zum großen Teil verlorenen literarischen Denkmäler der byzantinischen Volkssprache gleicht also einem unterirdischen Fluß, von dem lange nur hier und da einzelne Rinnsale an die Oberfläche drangen.

Nach dem 12. Jahrhundert — sonderbarerweise gerade in der stark klassizisierenden Zeit der Komnenen – tauchen dann auf einmal größere Denkmäler auf: Gedichte des Theodoros Prodromos und anderer. Von dieser Zeit an reißen die Produkte der vulgären Literatur in Versen und Prosa nicht mehr ab; in ihrer Sprache lassen sich hier und da dialektische Eigentümlichkeiten erkennen und aus ihnen auf die Entwicklung der lebenden Sprache Schlüsse ziehen. Bedauerlicherweise erscheint diese Sprache, die in großen Zügen schon mit der neugriechischen Volkssprache identisch ist, in den erhalten gebliebenen Denkmälern nicht in ihrer vollen Reinheit. Die unbekannten Schriftsteller vermischen die Volkssprache mit Formen der literarischen Sprache, worüber man sich nicht wundern kann, wenn man bedenkt, daß die Gebildeten durch die byzantinische Unterrichtspraxis mit einer archaisierenden Kunstsprache bekanntgemacht wurden, und auch in der kirchlichen Praxis die Vulgärsprache nicht gebräuchlich war.

Im vorausgegangenen untersuchten wir die Entstehung und Entwicklung der byzantinischen lebenden Sprache, die sowohl von den Gebildeten als auch von den weniger Gebildeten gesprochen wurde. Die Denkmäler der Vulgärliteratur mit ihrer gemischten Sprache werfen das Problem der byzanti-

nischen Zweisprachigkeit (διγλωσσία) auf.

Gesprochene Gemeinsprache und literarische Sprache sind niemals identisch, doch ein so großer Unterschied, wie er in der Sprache der mittelalterlichen und neuzeitlichen Griechen festzustellen ist, ist beispiellos. Die Wurzeln der byzantinischen Zweisprachigkeit sind in dem der natürlichen Entwicklung widerstrebenden Klassizismus, in der Wiederbelebung der aus der klassischen Zeit überlieferten griechischen Traditionen, in der Nachahmung der antiken Vorbilder zu suchen. Sprachlich kam diese archaisierende Tendenz im sogenannten Attizismus zum Ausdruck. Ihre Blütezeit erlebte die Bewegung, die im 1. Jahrhundert v. u. Z. einsetzte, in der Zeit des Kaisers Hadrian; sie erneuerte, im Gegensatz zu der in die Literatur immer stärker eindringenden κοινή, den alten attischen Dialekt und dessen damals schon nicht mehr lebendige Formen und dessen toten Wortschatz. Die Hauptkennzeichen des Attizismus sind der Gebrauch von 77 statt des in der  $\varkappa o \iota \nu \dot{\eta}$  gebräuchlichen  $\sigma \sigma$ , von  $\varrho \varrho$  statt  $\varrho \varsigma$ , von  $\dot{\varepsilon} \varsigma$  statt  $\varepsilon \dot{\iota} \varsigma$ , von ξυν statt συν, ἔδωπαν statt ἔδωσαν, sowie der Gebrauch des Duals, der sogenannten attischen Deklination und des Optativs. Unter dem Einfluß des Attizismus wurde in der Prosa der römischen und byzantinischen Zeit eine künstliche Sprache vorherrschend, die die Schriftsteller nur aus Büchern auf dem Umweg über ein gründliches Studium erlernen konnten.

Die Geschichtsschreiber der byzantinischen Zeit imitierten den Stil der antiken Schriftsteller, hauptsächlich den Stil des Thukydides, und überboten im Attisieren oft ihre Vorbilder. Auch ein Teil der byzantinischen Dichter war Sklave des Klassizismus und gebrauchte die übernommene Sprache der einzelnen Kunstgattungen. Die Sprache der byzantinischen Literatur weist demnach viele Nuancen auf. Neben der attisierenden Prosa finden wir die Sprache der durch dialektische Eigentümlichkeiten getönten antiken Dichtung und die literarische  $\varkappa ov \eta'$ , die mit der Zeit auch erstarrte und sich von der lebenden und sich entwickelnden Gemeinsprache immer mehr entfernte. So kann man mit Recht von einer byzantinischen Zweisprachigkeit reden, die sich in der heutigen griechischen  $\delta v \gamma \lambda \omega \sigma \sigma i a$  fortsetzt, da sich die literarische Sprache von der aus der  $\varkappa ov \eta'$  hervorgegangenen Gemeinsprache nicht nur in den grammatischen Formen, sondern auch im Hinblick auf den Wortschatz wesentlich unterscheidet. Darauf hat schon Johannes Tzetzes im 12. Jahrhundert hingewiesen, als er in einem seiner Gedichte die Wörter der Vulgär- und die der literarischen Sprache einander gegenüberstellte.

Um von dem bunten Sprachgebrauch der byzantinischen Literatur ein Bild zu gewinnen, lassen wir hier kleine Ausschnitte aus den Werken verschiedener Autoren folgen.

## PROKOPIOS (6. Jh.)

(Procopii Caesariensis opera omnia, rec. J. Haury II. Lipsiae, 1905. p. 582-584)

. . . βασιλεύς δὲ Ἰουστινιανὸς ἐπενόει τάδε. Πέμψας παρὰ Οὔννων τῶν Οὐτιγούρων τοὺς ἄργοντας, οἱ δὴ ἐπέκεινα Λίμνης ἄκηνται τῆς Μαιώτιδος, ἐμέμφετό τε καὶ ἄδικον αὐτῶν ἀπεκάλει τὴν ἐς Κουτριγούρους ἀπραγμοσύνην, είπερ τὸ τοὺς φίλους διαφθειρομένους περιοράν έν τοῖς τῶν ἔργων ἀδικωτάτοις καταλέγειν δεήσει. Αὐτῶν γὰο Κουτρίγουροι, ἔφη, πλησιοχώρων ὄντων ἀφροντιστήσαντες, καὶ ταῦτα ἐκ Βυζαντίου χρήματα μεγάλα κομιζόμενοι ἀνὰ πᾶν ἔτος, τρόπω οὐδενὶ τῆς ἐς Ῥωμαίους ἀδικίας οὐ θέλουσιν άποπαύεσθαι, άλλ' δσημέραι καταθέουσί τε καὶ ληίζονται αὐτούς οὐδενὶ λόγω. Τούτων δὲ αὐτοὶ οὐδὲν τὸ μέρος κερδαίνοντες, οὐδὲ τῆς λείας Κουτριγούροις διαλαγχάνοντες, οὐ προσποιοῦνται κακουμένους 'Ρωμαίους, καίπερ αὐτοῖς φίλοι ἐκ παλαιοῦ ἐς τὰ μάλιστα όντες. Ταῦτα σημήνας τοῖς Οὐτιγούροις Ἰουστινιανὸς βασιλεύς καὶ χρήμασι μὲν αὐτοὺς δωρησάμενος, ὑπομνήσας δὲ ὅσων δώρων καὶ πρότερον πολλάκις πρὸς αὐτοῦ ἔτυχον, ἀναπείθει σφᾶς ἔφοδον αὐτίκα ἐς τῶν Κουτριγούρων τοὺς ὑπολελειμμένους ποιήσασθαι. Οἱ δὲ Γότθων τῶν σφίσι προσοίκων, οἱ δὴ Τετραξῖται καλοῦνται, δισχιλίους ές ξυμμαχίαν έπαγόμενοι διέβησαν πανδημεί ποταμόν Τάναϊν. τηρε δε αὐτῶν Σανδίλ, ἀνὴο ξυνετώτατος μεν καὶ πολέμων πολλών ἔμπειοος, ές άλκην δὲ καὶ ἀνδοίαν ίκανῶς πεφυκώς. Ἐπεὶ δέ τοῦ ποταμοῦ τὴν διάβασιν ἐποιήσαντο, τῶν Κουτριγούρων πολλοῖς ὁπαντιάσασιν ἐς χεῖρας ἦλθον. Τανπερ ἰσχυρότατα τοὺς ἐπιόντας ἀμυνομένων ἐπὶ μακρότατον μὲν ἡ μάχη ἐγεγόνει, μετὰ δὲ Οὐτίγου ροι τρεψάμενοι τοὺς ἐναντίους πολλοὺς ἔκτειναν. Ὁλίγοι δέ τινες φεύγοντες, ὅπη αὐτῶν ἑκάστω δυνατὰ γέγονε, διεσώθησαν. Καὶ αὐτῶν οἱ πολέμιοι παῖδάς τε καὶ γυναῖκας ἀνδραποδίσαντες ἐπ' οἴκου ἀπεκομίσθησαν.

## MALALAS (6. Jh.)

(Ioannis Malalae Chronographia, rec. L. Dindorf, Bonnae, 1831. p. 358-359)

Ο δὲ βασιλεὺς Θεοδόσιος ἦν ἐλλόγιμος, παρὰ παντὸς τοῦ δήμου φιλούμενος καὶ τῆς συγκλήτου. Ἐπὶ δὲ τῆς βασιλείας αὐτοῦ καὶ Βαλεντινιανοῦ ἐπιστράτωσε κατὰ 'Ρώμης καὶ κατὰ Κωνσταντινουπόλεως 'Αττιλᾶς έκ τοῦ γένους τῶν Γηπέδων, πλῆθος ἔχων μυριάδων πολλών, δηλώσας διὰ Γότθου ένὸς ποεσβευτοῦ τῷ Βαλεντινιανῷ βασιλεῖ 'Ρώμης· ,,'Εκέλευσέ σοι δι' ἐμοῦ ὁ δεσπότης μου καὶ δεσπότης σου, 'Αττιλᾶς, Ίνα εὐτρεπίσης αὐτῷ τὸ παλάτιόν σου." 'Ομοίως δὲ καὶ Θεοδοσίω βασιλεῖ τὰ αὐτὰ ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐδήλωσε δι' ένὸς Γότθου πρεσβευτοῦ. Καὶ ἀχηκοὼς 'Αέτιος δ πρώτος συγκλητικός 'Ρώμης την ύπερβάλλουσαν τόλμαν της απονενοημένης ἀποκρίσεως 'Αττιλά, ἀπηλθε πρὸς 'Αλάριχον πρὸς τοὺς Γάλλους, ὄντα ἐχθρὸν 'Ρωμαίων, καὶ προετρέψατο αὐτὸν καὶ ἤνεγκεν αὐτὸν ἄμα αὐτῷ κατὰ ᾿Αττιλᾶ. Ἐπολέμησε γὰο πόλεις πολλὰς τῆς 'Ρώμης. Καὶ ἐξαίφνης ἐπιρρίψαντες αὐτῷ, ὡς ἐστὶν ἀπλέμησε γὰρ πόλεις πολλάς τῆς 'Ρώμης. Καὶ έξαίφνης ἐπιρρίψαντες αὐτῷ, ὡς έστιν απληκεύων πλησίον τοῦ Δανουβίου ποταμοῦ, ἔκοψαν αὐτοῦ χιλιάδας πολλάς. Είς δὲ τὴν συμβολὴν πληγὴν λαβών δ Αλάριχος άπὸ σαγίτας ἐτελεύτησεν. 'Ωσαύτως δὲ καὶ δ 'Αττιλᾶς ἐτελεύτησε καταφορά αΐματος διὰ τῶν δινῶν ἐνεχθείση νυκτός, μετὰ Οΰννας παλλακίδος αὐτοῦ καθεύδων ήτις κόρη καὶ ὑπενοήθη, ὅτι αὐτὴ αὐτὸν ἀνεῖλε. Περὶ οὖ πολέμου συνεγράψατο ὁ σοφώτατος Πρίσκος δ Θράξ. "Ετεροι δε συνεγράψαντο, ὅτι 'Αέτιος ὁ πατρίκιος τὸν σπαθάριον αὐτοῦ ὑπενόθευσε, καὶ αὐτὸς κεντήσας ἀνεῖλεν αὐτόν. Καὶ ὑπέστρεψεν ἐν Ἡωμη ὁ πατρίκιος ᾿Αέτιος νικήσας.

## THEOPHYLAKTOS SIMOKATTES (7. Jh.)

(Theophylacti Simocattae Historiae, ed. C. de Boor, Lipsiae, 1887. p. 256 – 257)

' Αλλ' ἐπεὶ περὶ τῶν Σκυθῶν τῶν πρὸς τῷ Καυκάσῳ τῶν τε πρὸς βορρᾶν τετραμμένων μνήμην ἐποιησάμεθα, φέρε δή, φέρε τὰ

παρηκολουθηκότα κατά τούτους τούς χρόνους τοῖς μεγίστοις ἔθνεσι τούτοις ώσπερ εμβόλιμά τινα διηγήματα την ίστορίαν μεσολαβήσαντες παραθώμεθα. Θέρους ένεστῶτος κατὰ τοῦτον δὴ τὸν ένιαυτὸν δ πρός τῆ ἔω ὑπὸ τῶν Τούρκων γαγάνος ὑμνούμενος πρέσβεις ἐξέπεμψε Μανρικίω τῶ αὐτοκράτορι, ἐπιστολήν τε συντεταγώς ἐπινίκια ένεγάραττεν έν αὐτῆ. Ἡ δὲ τῆς ἐπιστολῆς ἐπιγραφή εἶγεν ἐπὶ λέξεως οὖτως: ,,Τῷ βασιλεῖ τῶν Ῥωμαίων χαγάνος ὁ μέγας δεσπότης έπτὰ γενεῶν καὶ κύριος κλιμάτων τῆς οἰκουμένης έπτά". Τῷ όντι γὰο τὸν ἐθνάρχην τῶν ᾿Αβδελῶν (φημὶδὴ τῶν λεγομένων Ἐφθαλιτῶν) καταπολεμήσας οὖτος αὐτὸς ὁ γαγάνος ἐνίκησε τήν τε τοῦ έθνους ἀρχὴν περιεβάλετο. Ἐπὶ τῆ νίκη τοίνυν εἰς μέγα ἀρθεὶς καὶ τὸν Στεμβισχάγαν σύμμαχον ποιησάμενος τὸ τῶν ᾿Αβάρων ἔθνος κατεδουλώσατο. 'Αλλὰ μή τις οἰέσθω παριστορεῖν ἡμᾶς τὰ κατὰ τούτους τούς γρόνους 'Αβάρους είναι διανοούμενος τούς ανά την Εὐρώπην καὶ τὴν Παννονίαν προσοικοῦντας βαρβάρους, καὶ τούτων την ἄφιξιν πρεσβυτέραν γενέσθαι τῶν χρόνων Μαυρικίου τοῦ αὐτοκράτορος. Ψευδωνύμως γὰρ ᾿Αβάρων προσηγορίαν οἱ περὶ τὸν Ἦστρον περιεβάλοντο βάρβαροι· ὅθεν δὲ τὸ γένος αὐτοῖς, ὅσον οὔπω εἰρήσεται.

## THEOPHANES (9. Jh.)

(Theophanis Chronographia, rec. C. de Boor I. Lipsiae, 1883. p. 357-358)

'Απὸ δὲ τῆς αὐτῆς λίμνης ἐπὶ τὸν λεγόμενον Κοῦφιν ποταμόν, ένθα τὸ ξυστὸν ἀγρεύεται βουλγαρικὸν ὀψάριν, ή παλαιὰ Βουλγαρία έστιν ή μεγάλη και οι λεγόμενοι Κότραγοι δμόφυλοι αὐτῶν καί οδτοι τυγγάνοντες. Έπὶ δὲ τῶν χρόνων Κωνσταντίνου τοῦ εἰς τὴν δύσιν Κοοβάτου τοῦ κυροῦ τῆς λεχθείσης Βουλγαρίας καὶ τῶν Κοτράγων τον βίον μεταλλάξαντος καὶ πέντε καταλιπόντος υίους καὶ διατυπώσαντος μηδαμῶς τούτους ἀπογωρισθῆναι ἐκ τῆς πρὸς άλλήλους διαίτης διά το πάντη κυριεύειν αὐτούς καὶ έτέρω μή δουλωθηναι έθνει, μετ' ολίγον δε γρόνον της εκείνου τελευτης είς διαίρεσιν έληλυθότες οί αὐτοῦ πέντε νίοὶ διέστησαν ἀπ' ἀλλήλων μετὰ τοῦ ἐν ὑπεξουσιότητι ἐκάστου αὐτῶν ὑποκειμένου λαοῦ. Καὶ ὁ μὲν πρῶτος νίὸς ὁ λεγόμενος Βατβαιᾶν τὴν ἐντολὴν τοῦ οἰκείου φυλάξας πατρός διέμεινεν έν τῆ προγονικῆ αὐτοῦ γῆ μέχρι τῆς δεῦρο. Ὁ δὲ δεύτερος τοῦτου ἀδελφὸς ὁ λεγόμενος Κότραγος τὸν Τάναϊν διαβὰς ποταμόν ἀπέναντι τοῦ πρώτου ἄκησεν ἀδελφοῦ. Ο δὲ τέταρτος καὶ ὁ πέμπτος τὸν Ἰστρον ἤτοι Δανοῦβιν λεγόμενον περαιωθέντες ποταμόν, δ μεν είς Παννονίαν τῆς 'Αβαρίας ὑποταγεὶς τῷ χαγάνῳ τῶν ᾿Αβάρων ἔμεινεν ἐκεῖ μετὰ τῆς δυνάμεως αὐτοῦ, ὁ δὲ τὴν πρὸς τῆ 'Ραβέννη Πεντάπολιν καταλαβών ὑπὸ τὴν βασιλείαν τῶν χριστιανῶν γέγονεν. "Επειτα τούτων ὁ τρίτος "Ασπαρούχ λεγόμενος τὸν

Δάναποιν καὶ Δάναστοιν περάσας καὶ τὸν "Ογλον καταλαβὼν βορειοτέρους τοῦ Δανουβίου ποταμοὺς μεταξὺ τούτου κἀκείνων ἄκησεν ἀσφαλῆ καὶ δυσμάχητον είναι τὸν τόπον στοχασάμενος ἐξ ἑκάστου μέρους.

# ANNA KOMNENE (12. Jh.)

(Anne Comnène, Alexiade. Texte établi et traduit par B. Leib II. Paris, 1943. p. 104)

Τῶν δὲ Κομάνων τοῦτο μὴ φερόντων σφοδρὸς ἀνὰ μέσον αὐτῶν άναροήγνυται πόλεμος, καὶ κατά κράτος οἱ Σκύθαι ήττηθέντες εἰς την καλουμένην 'Οζολίμνην μόλις ἐσώθησαν στενούμενοι δὲ παρὰ τῶν Κομάνων ἐφ' ἱκανὸν ἐκεῖσε διέτριβον τὴν μετάβασιν μὴ ἀποθαρροῦντες. Ἡ δὲ νῦν παρ' ἡμῖν Ὀζολίμνη κατονομαζομένη μεγίστη μέν έστι καὶ τὴν διάμετρον τε καὶ περίμετρον καὶ τῶν ὅπου δήποτε φημιζομένων παρὰ τοῖς γεωγράφοις λίμνῶν μηδεμιᾶς εἰς μεγέθους λόγον ἐλλείπουσα. Κεῖται δὲ τῶν Ἑκατὸν Βουνῶν ὕπερθεν, καὶ είς αὐτὴν μέγιστοί τε καὶ κάλλιστοι συρρέουσι ποταμοί· καὶ κατὰ νώτου πολλάς τε καὶ μεγάλας καὶ φορτηγούς ἐστιν ἀνέγουσα νῆας, ώς είναι κάντεῦθεν δήλον τὸ βάθος τής λίμνης δπόσον τί ἐστιν. 'Οζολίμνη δὲ κατωνόμασται, οὐχ ὅτι κακοῦ τινος καὶ βαρνόδμου ἀναδίδωσιν ἀποφοράν, ἀλλ' ὅτι οὐννικῆς ποτε στρατιᾶς ἐπιφοιτησάσης τῆ λίμνη (τούτους δὲ τοὺς Οὔννους Οὔζους ἀπεκάλεσεν ή ίδιῶτις γλῶσσα) καὶ περὶ τοὺς ὄχθους τῆς λίμνης αὐλισαμένης Οὐζολίμνην τὴν τοιαύτην προσηγορεύκασι λίμνην μετὰ προσθήκης οίμαι καὶ τοῦ υ φωνήεντος. Καὶ ἀπὸ μὲν τῶν παλαιῶν συγγοαμμάτων οὐγ εξοηταί πω συνελαθέν ἐνταῦθα οὐννικὸν στράτευμα, ἐπὶ δὲ τοῦ αὐτοκράτορος 'Αλεξίου τότε πάντες ἁπανταγόθεν ἐκεῖσε συνερρωγότες τῶ τόπω δεδώκασι τοὔνομα.

## THEODOROS PRODROMOS (12. Jh.)

(M. A. Triantaphyllides: Νεοελληνική γοαμματική Ι. Athena, 1938. p. 206)

'Απὸ μακρόθεν μ' ἔλεγεν ὁ γέρων ὁ πατήρ μου «Παιδίν μου, μάθε γράμματα, καὶ ὡσὰν ἐσέναν ἔχει. Βλέπεις τὸν δεῖνα, τέκνον μου, πεζὸς περιεπάτει, καὶ τώρα διπλοεντέλινος καὶ παχυμουλαράτος. Αὐτός, ὅταν ἐμάνθανε, ὑπόδησιν οὐκ εἶχεν, καὶ τώρα, βλέπεις τον, φορεῖ τὰ μακρυμύτικά του. Αὐτός, ὅταν ἐμάνθανε, ποτέ του οὐκ ἐκτενίσθη, καὶ τώρα καλοκτένιστος καὶ καμαροτριχάρης.

Αὐτός, ὅταν ἐμάνθανε, λοντρόθυραν οὐκ εἶδε, καὶ τώρα λοντρακίζεται τρίτον τὴν ἑβδομάδα. Αὐτός, ὁ κόλπος του ἔγεμε φθεῖρας ἀμυγδαλάτας, καὶ τώρα τὰ ὑπέρπυρα γέμει τὰ μανοηλάτα. Καὶ πείσθητι γεροντικοῖς καὶ πατρικοῖς μου λόγοις καὶ μάθε τὰ γραμματικά, καὶ ὡσὰν ἐσέναν ἔχει». Καὶ ἔμαθον τὰ γραμματικὰ μετὰ πολλοῦ τοῦ κόπου. ᾿Αφ᾽ οὖ δὲ τάχα γέγονα γραμματικὸς τεχνίτης, ἐπιθυμῶ καὶ τὸ ψωμὶν καὶ τοῦ ψωμιοῦ τὴν μάναν· ὑβρίζω τὰ γραμματικά, λέγω μετὰ δακρύων· «᾿ Ανάθεμαν τὰ γράμματα, Χριστέ, καὶ ὁποῦ τὰ θέλει, ἀνάθεμαν καὶ τὸν καιρὸν καὶ ἐκείνην τὴν ἡμέραν, καθ᾽ ἢν μὲ παρεδώκασιν εἰς τὸ διδασκαλεῖον πρὸς τὸ νὰ μάθω γράμματα, τάχα νὰ ζῶ ἀπ᾽ ἐκεῖνα».

# JOANNES TZETZES (12. Jh.)

(C. Wendel: BZ 40 [1940] 24—25; vgl. H. Hunger: BZ 46 [1953] 307)

"Οστις δὲ παρὰ πρόσωπον ἢ παρὰ τρόπον γράφει, έκεῖνος οὐ σοφός ἐστι, βάρβαρος δὲ τὸ πλέον. τὸν σχοινοπλόκον τις εἰπών, τὶς ἱμονιοστρόφον, είτε πάλιν τὸν τζυκαλᾶν εἰπών τις γουτοπώλην, καυσέδονα καὶ πυρεργὸν εἰπών τις τὸν χαλκέα, ξρέτην πάλιν φήσας τις ἄνθρωπον κωπηλάτην, λεκυθοπώλην τις είπων τόν, δς πωλεῖ κυάμους. Σύν τούτοις τὸν καμελαυκᾶν καυσοεργόν τις φήσας, τὸ καμελαῦκιν καῦσιν δέ, γέλων πολλοῖς ὀφλήσει. "Ωσπερ καὶ τὸ φασήλιον ἄν δόλιχον καλέση καὶ λάθυρον τὸ ὄσπριον ἀκεανὸν ἀν λέγη, πρός γραῦν οπωροπωλιν δὲ μωρόσοφος ἀν λέγη. « Ωραιοπῶλι, κάβαλλι, πῶς δίδως τὰ ὡραῖα, τὰς περσικάς, μιμαίκιλα, φημί, καὶ τοὺς πιτζεύξους, όχνας καὶ κράδας, κόμαρον καὶ τὰς ώμομηλίδας;» "Αν λέγη τις πρὸς ἄσοφον τοιαύτας ληρωδίας, βάρβαρος ὄντως καὶ θρασύς, παράφρων δὲ τὸ πλέον. Καὶ ποὸς βαρβάρους ἂν πέρ τις βαρβαρικῶς μὴ λέγη, καὶ ταῦτον τότε βάοβαρον γίνωσκέ μοι τυγγάνειν, ώσπερ φησίν 'Ανάχαρσις δ Σκύθης ἐπιστέλλων.

## CHRONIK VON MOREA (14. Jh.)

(The Chronicle of Morea, ed. by J. Schmitt, London, 1904. p. 36-38)

Καὶ ἀφότου ἐσυμβιβάστησαν οἱ ἄπαντες τοῦ φουσσάτου, άπὸ τὴν Τσάρα ἐξέβησαν, ὡρθῶσαν καὶ ὑπαγαῖναν· δλόρθα υπάουν τῆς 'Ρωμανίας, ἐσῶσαν εἰς τὴν Πόλιν. οί Φράγκοι ἐπεζέψασιν εὐθέως εἰς τὴν στερέαν. κ' οἱ Βενετίκοι ἐστήκασιν ἀπάνω εἰς τὰ καράβια. Τῆς Πόλεως γὰρ νὰ σὲ ἔγω εἰπεῖ τὸ πῶς κεῖται ἡ γώρα. ώς ἄρμενον την προσομοιώ, τρίνωνος νὰρ ὑπάργει. τὰ δύο μέρη στὴν θάλασσαν, τὸ τρίτον στὴν στερέαν. Διατὶ τὸ βάθος τοῦ γιαλοῦ ἔνι βαθὸ καὶ μέγα, τόσον αὐτῆς τῆς θάλασσας δμοίως καὶ τοῦ λιμιῶνος. όπου ἔνι γύρον τῆς Πολέου, ώσὰν σὲ τὸ ἀφηγούμαι, ότι τὰ κάτεονα, ἀλλὰ δὴ οἱ κόκες, τὰ καράβια έργόντησαν μέγρι είς την γην, ωσάν νὰ ήσαν βάρκες. Οἱ Βενετίχοι, ὡς φρόνιμοι τεχνῖτες τῆς θαλάσσου, μὲ πονηρίαν καὶ φρόνεσιν, μετὰ μεγάλης τέγνης γεφύρια ἐποιήσασιν ἀπάνω εἰς τὰ καράβια· μὲ τέχνην καὶ μὲ φρόνεσιν τὰ ἐρρίπταν εἰς τοὺς τοίγους. μέ τὰ σκοντάρια καὶ σπαθία ἐσέβησαν δλόρθα. είς τούς τοίγους της Πολέου ἐσέβησαν ἀπέσω. Οἱ Φράγκοι γὰρ ἐκ τὴν στερεὰν ἦτον ὁ πόλεμός τους. άλλὰ οὐ καὶ ἰσχύσασι ποσῶς νὰ βλάψουσι τὴν Πόλιν. Τί νὰ σὲ λέγω τὰ πολλά, ἃ λάγη νὰ βαρειέσαι; Οί Βενετίκοι ἐσέβησαν πρῶτα στὴν Πόλι ἀπέσω· ή Πόλις ἐπιάστη ἀπὸ σπαθίου, ώσὰν σὲ τὸ ἀφηγοῦμαι.

# ZOTIKOS PARASPONDYLOS (15. Jh.)

(Görög költemény a várnai csatáról — 'Ελληνικὸν ποίημα πεοὶ τῆς μάχης τῆς Βάονης, ἐκδ.
Gy. Moravcsik, Budapest, 1935. p. 44)

Καὶ τότε ὁ φρονιμώτατος, ὁ μέγας ὁ Ἰάγγος πονεῖ μεγάλα, ὀδύρεται ἐκ βάθους τῆς καρδίας, πάλιν κρυφὰ τὸν χαίρεται τὸν θάνατον τοῦ κράλη, διότι οὐδὲν τὸν ἤκουσεν πληρώσει τὴν βουλήν του ἀλλ' ὅμως ὁ θαυμάσος ὁ βασιλεὺς Ἰάγγος, ἐκρέμετον ὀπίσω του πολύτιμον χρυσίον, κόρνεον μεγαλόφωνον, τὸ σύρνουν οἱ ἀφέντες, μὲ ἀλυσίδαν πάγχρυσον, φοῦντες, μαργαριτάριν

ἀτός τον ἤχους ἔδωκεν μετὰ κραυγῆς μεγάλης, καὶ τὰ φουσσᾶτα ἐμάζωξεν εἰς τὸ κατουνοτόπιν. Μὰ τὴν τρομάραν τὴν φρικτήν, τὴν ἀπειλὴν ἐκείνην, κανεὶς νὰ μὴν τὸ θυμηθῆ, ἀλλὰ καὶ μὴν τὸ ἀκούση. Ἐγὰ ἐστεκάμην εἰς βουνό, εἰς δάσους κρυβημένος, καὶ ὡς μάρμαρον ἐγίνομουν, ἐπελιθώθην λίθος· ὥσπερ νὰ δῆς τὴν θάλασσαν, ὥσαν ἀναγριοῦται ὑπὸ ἀέρος ἰσχυροῦ, καὶ κύματα γεμίζουν, οὕτως τὰ κύματα ἤβλεπα στὸν κάμπον γεμισμένα, τὸν λογισμόν μου ἔπασχα, μὴ νἆν' θαλάσσης κύμα, μὴ νἆν' θαλάσσης κύματα καὶ ὑπολάθαν μέ το, καὶ ἐγενόμην ἄνθρωπος δίχως ψυχὴν κ' αἰστῆσιν.

## LAONIKOS CHALKOKONDYLES (15. Jh.)

(Laonici Chalcocondylae Historiarum demonstrationes, rec. E. Darkó II. Budapestini, 1923. p. 33—34)

. . . καὶ νίκην νικᾶ ἀρίστην ἐς τῶν πρὸς αὐτοῦ Ἰάγγος ὁ Χωνιάτης. Οδτος γένους ών οὐ πάνυ τι φαύλου, ἀπὸ Χωνιάτης πόλεως 'Αρδελίου ώρμημένος ἐπὶ τὸν Τριβαλλῶν ἀφίκετο ἡγεμόνα, μεμισθωμένος δὲ αὐτοῦ διέτριβε συχνόν τινα χρόνον, τόλμαν τε ἐπιδεικνύμενος άξίαν λόγου καὶ σπουδήν, ώς ὅ τι ἀν ἐπιπεμφθείη ὑπὸ τοῦ ἡγεμόνος. Καὶ δὴ λέγεται καὶ τόδε. 'Ως ἐξήλαυνεν ἐπὶ ἄγραν ὁ τῶν Τριβαλλῶν ήγεμών, καὶ λύκου ἐπιφανέντος τῷ ήγεμόνι ἐπεκάλει τὸν Ἰάγγον, ως ἐπὶ τῷ λύκω γένοιτο. Ὁ δὲ ως παρεληλύθει, τὸν θῆρα ἤλαυνεν άνὰ κράτος. Πεσόντος δὲ τοῦ θηρὸς ἐς τὸν ποταμὸν καὶ νηγομένου, έπεισπεσείν τε άμα ές τὸν ποταμὸν καὶ αὐτὸν καὶ διανηγομένου τοῦ Ιππου διαβηναι, διαβάντα δὲ ἐπιδιώκειν οὐδαμη ἀνιέντα, τελευτώντα δὲ καταλαβεῖν τε τὸν λύκον καὶ ἀνελεῖν, μετὰ δὲ ἀφελόμενον τὸ δέρμα τοῦ θηρὸς ἐλαύνειν ὀπίσω ἐπὶ τὸν ἡγεμόνα, διαβάντα δὲ αὖθις τὸν ποταμὸν καὶ προεχόμενον τοῦ λύκου τὸ δέρμα εἰπεῖν· « Ω δέσποτα, εγένετο, η επέταξας, καὶ τόν τε λύκον ἀνεῖλον, καὶ τὸ δέρμα ὧδέ σοι παρέστη ύπουργεῖν, ὅ τι ἀν δέοι χρῆσθαι». Τότε μέν δή τὸ θαῦμα ἀγασθέντα τὸν Τριβαλλῶν ἡγεμόνα εἰπεῖν λέγεται, ώς οὐκ ἔστιν, ὅπως ὁ ἀνὴο οὖτος ἐπὶ μέγα δυνάμεως οὐκ ἀφίξεται. Τότε μεν δη ούτως εἰπών τὸ ἐντεῦθεν χρήμασί τε ἐθεράπευε, καὶ διατρίψας αὐτοῦ χρόνον συχνὸν ἀφίκετο ἐπὶ τοὺς Παίονας.

Die bisherige Kenntnis der byzantinischen Sprache ist noch sehr unvollständig. Es wurden zwar Untersuchungen im Hinblick auf einzelne sprachliche Erscheinungen und den Sprachgebrauch einzelner Autoren in Angriff genommen, eine

beschreibende und historische Grammatik der byzantinischen Sprache fehlt jedoch; sie zu erarbeiten wird durch die Vielschichtigkeit der griechischen Sprache erschwert. Wir vermissen ein Wörterbuch des byzantinischen Griechentums, zu dem die Athener Akademie seit Jahren das Material sammelt. Es ist erfreulich, daß im Institut von E. Kriaras an der Universität Thessalonike an einem Wörterbuch der mittelalterlichen griechischen volkstümlichen Literatursprache gearbeitet wird, dessen erste zwei Bände bereits erschienen sind.

Literatur: G. N. Chatzidakis: Einleitung in die neugriechische Grammatik, Leipzig, 1893. — V. Pecz: Ujgörög nyelvtan [= Neugriechische Grammatik], Budapest, 1894. — A. N. Jannaris: An Historical Greek Grammar, London, 1897. - K. Dieterich: Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache von der hellenistischen Zeit bis zum 10. Jh. n. Chr., Leipzig, 1898. — A. Thumb: Die griechische Sprache im Zeitalter des Hellenismus, Strasbourg, 1901. J. Darko: Α κοινή viszonya az ógörög dialektusokhoz [= Das Verhältnis der  $\varkappa o w \dot{\eta}$  zu den altgriechischen Dialekten]. EPhK 26 (1902) 408-505. — G. N. Chatzidakis: Μεσαιωνικά καὶ Νέα Ἑλληνικά Ι—ΙΙ, Athen, 1905—1907. — V. Pecz: A görög nyelv dialectusai [= Die Dialekte der griechischen Sprache]. EPhK 31 (1907) 273-369. — M. Triandaphyllidis: Die Lehnwörter der mittelgriechischen Vulgärliteratur, Straßburg, 1909. - A. Thumb: Handbuch der neugriechischen Volkssprache, Straßburg, 1910<sup>2</sup>. — St. B. Psaltes: Grammatik der byzantinischen Chroniken, Göttingen, 1913. — G. N. Chatzidakis: Σύντομος Ίστορία τῆς ελληνικῆς γλώσσης, Athen, 1915. - A. Meillet: Geschichte des Griechischen, Heidelberg, 1920. - H. Pernot: D'Homère à nos jours, Paris, 1921. G. P. Anagnostopulos: Περί τῆς ἀρχῆς τῶν νέων ἐλληνι-κῶν διαλέπτων, Ἐπετηρίς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν 1 (1924) 93-108. — A. Debrunner: Nachklassisches Griechisch, Berlin, 1933. — E. Hermann: Altgriechisch und Neugriechisch, Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Phil. hist. Kl. III. N. F. I. 1., Berlin, 1934. — H. Zilliacus: Zum Kampf der Weltsprachen im oströmischen Reich, Helsingfors, 1935. - P. S. Costas: An Outline of the History of the Greek Language with Particular Emphasis on the Koine and the Subsequent Periods, Chicago, 1936. -Μ. Triantaphyllides: Νεοελληνική γοαμματική. Ίστοοική εἰσαγωγή, Athen, 1938. — St. G. Kapsomenakis: Voruntersuchungen zu einer Grammatik der Papyri der nachchristlichen Zeit, München, 1938. - E. Schwyzer: Griechische Grammatik I-III, München, 1939-1953. - L. Radermacher: Koine, Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Wien, Philos.-hist. Kl. 224. B. 5, Wien, 1947. — J. Irmscher: Über die neugriechische Sprachfrage I—II. Wissenschaftliche Annalen 1 (1952) 583-590; 2 (1953) 44-52. - A. Debrunner: Geschichte der griechischen Sprache II. Grundfragen und Grundzüge des nachklassischen Griechisch,

Berlin 1954 (1969<sup>2</sup>). — G. Böhlig: Untersuchungen zum rhetorischen Sprachgebrauch der Byzantiner mit besonderer Berück-G. Böhlig: Das Verhältnis von Volkssprache und Reinsprache im griechischen Mittelalter. Aus der byzantinischen Arbeit der Deutschen Demokratischen Republik I, Berlin, 1957, 1-13. - S. G. Kapsomenos: Die griechische Sprache zwischen Koine und Neugriechisch. Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kongreß, II, 1, München, 1958. — F. Blass—A. Debrunner: Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen, 1959<sup>10</sup>.—A. Mirambel: La langue grecque moderne. Description et analyse, Paris, 1959. — F. Dölger: Der Klassizismus der Byzantiner.  $\Pi APA$ - $\Sigma \Pi OPA$ , Ettal, 1961. 38—45. — Maria Moser-Philtsou: Lehrbuch der neugriechischen Volkssprache. München, 1962. -E. Kriaras: Dictionnaire de la littérature populaire grecque du Moyen Âge, Bsl 24 (1963) 309-311. - J. Kalitsunakis: Grammatik der neugriechischen Volkssprache, Berlin, 1963. – A. Mirambel: Pour une grammaire historique du grec médiéval, Actes, du XIIº Congrès International d'Études Byzantines II. Beograd, 1964, 391-403. - N. B. Tomadakes: ΄Επί τῆς ἀνάγκης συντάξεως θησαυροῦ τῆς λογίας βυζαντινῆς γλώσσης, 'Επετηρίς 'Εταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν 33 (1964) 1-16. Ε. Kriaras: Diphtonie des derniers siècles de Byzance. Naissance de la littérature neohellénique, XIIIth International Congress of Byzantine Studies, Oxford, 1966. — R. Browning: Medieval and Modern Greek, London, 1969. — G. Mussies: The morphology of koine Greek as used in the Apocalypse of St. John, Leiden, 1971. — Weitere Literatur s. Moravesik BTI 191-196. II. 23-41.

Wörterbücher: Außer den antiken griechischen Wörterbüchern wichtig: C. Du Cange: Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, Lugduni, 1688 (neue Ausgabe Paris, 1943). — E. A. Sophocles: A Greek Lexikon of the Roman and Byzantine Periods, New York, 1887 (anastat. Nachdruck, 1957). — A. Hepitès: Λεκιξόν Ἑλληνο-Γαλλικόν Ι—ΙΙΙ, Athen, 1908—1910. — F. Preisigke: Wörterbuch der Papyrusurkunden I—IV, Berlin—Heidelberg, 1925—1944. — J. H. Moulton—E. Millingen: The Vocabulary of the Greek Testament Illustrated from the Papyri and other Non-literary Sources. London—New York—Toronto, 1928³. — Λεξικόν τῆς ξλληνικῆς γλώσσης. Α΄ Ἱστορικόν λεξικόν τῆς νέας ξλληνικῆς τῆς τε κοινώς ὁμιλονμένης καὶ τῶν ἰδιωμάτων Ι—ΙV (A—TA) Athen, 1933—1953. — Λεξικόν τῆς έλληνικῆς γλώσσης. "Εκδοσις ,,,Πρωΐας" Athen, 1933. — Δημητράκον Μέγα λεξικόν τῆς ξλληνικῆς γλώσσης Ι—ΙΧ. Athen, 1933—1951 (Nachdruck, 1953). — N. P. Andriotes to test "Στυμολογικόν λεξικόν τῆς κοινῆς νεοελληνικῆς Αthen, 1951, Thessaloniki 1957². — W. Bauer: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur, Berlin, 1957⁵. — G. W. H. Lampe: A Patristic Greek Lexicon 1—5. Oxford, 1961—1968. — E. Kriaras: Λεξικόν τῆς μεσαιωνικῆς δημώδονς γραμματείας 1100—1669. Thessalonike, 1968. — E. Kissling—W. Rübsam: Wörterbuch der griechischen Papyrusurkunden. Suppl. 1—2, Amsterdam, 1969.

#### SCHRIFT

Die Byzantiner haben ihre Schrift sowie ihre Sprache von ihren antiken Vorfahren geerbt, diese wiederum hatten ihre eigenen Buchstaben nach semitischen Vorbildern geformt.

Der deutsche Paläograph V. Gardthausen schreibt in seinem Handbuch, der Beschreibstoff für die Schrift sei dasselbe wie der Boden für die Pflanze: er ändert zwar nicht die Schrift, bedingt aber ihre äußere Eigenart. Zweifellos beeinflussen die Qualität des Beschreibstoffs und die daraus folgende Technik der Schrift die Gestaltung der Buchstabenformen. Es genügt, daran zu denken, daß in Stein gehauene, archaische griechische Inschriften aus gradlinigen Buchstaben zusammengesetzt sind und selbst das o eine Viereckform hat  $(\diamondsuit)$ , offenbar deshalb, weil man mit einem einfachen Meißel in den Stein keine runden Linien gravieren konnte. Doch bleibt die Abhängigkeit der Buchstabenformen vom verwendeten Material nur solange bestehen, als man die einzelnen Buchstaben in das Material einhaut, schneidet, vertieft oder ritzt bzw. sie heraushebt; sobald man aber die Buchstaben auf das Material überträgt, d. h. sie malt – und die Schrift mittels Tinte ist dem Wesen nach ebenfalls ein Malen, und das war sie schon im Falle der Vasen, Terrakotten usw. -, hört die starke, determinierende Rolle des Beschreibstoffs gegenüber den Buchstabenformen auf und es beginnt die freiere Entwicklung, deren Vorbedingung die Erfindung und der Gebrauch von geeigneten spezifischen Schreibmaterialien für eine der Malerei ähnliche Schrift war.

Mit den griechischen Schriftdenkmälern, die auf zweierlei Schreibweisen bzw. auf zweierlei Beschreibstoffen entstanden sind, befassen sich mehrere Wissenszweige: die Paläographie (Handschriftenkunde), die Epigraphie (Inschriftenkunde) und die Papyrologie (Wissenschaft von den Papyri). Diese Unterteilung, eine Folge der historischen Entwicklung, da die verschiedenen Gruppen der schriftlichen Denkmäler zu verschiedenen Zeiten bekannt wurden und ihre wissenschaftliche Untersuchung zu verschiedenen Zeiten begann, ist nicht gerechtfertigt. Richtiger scheint es, die erwähnten Disziplinen in dem Oberbegriff griechische Schriftgeschichte zu vereinen. Im folgenden wollen auch wir von einem solchen einheitlichen

Gesichtspunkt aus die Entwicklung der byzantinischen Schrift untersuchen.

Was die Schreibmaterialien anlangt, so erhielten die Byzantiner auch deren Kenntnis zum großen Teil von den antiken Griechen. Die natürlichen glatten Felsflächen hat man auch im Mittelalter zum Einhauen von Inschriften verwendet, wie es z.B. die sogenannten protobulgarischen Inschriften in griechischer Sprache von Madara beweisen. Griechische Inschriften begegnen uns oft auf Steintafeln, Steinsäulen, indes besonders beliebt bei den Byzantinern waren die Elfenbeintafeln. Unterschiedlich ausgeführte Schrift weisen die Kunstgegenstände auf, Gemälde, Mosaiken und Emailbilder, Münzen und Siegel sowie Gewichte, Ziegelsteine usw. Doch auf einem großen Teil dieser Gegenstände, deren ursprüngliche Bestimmung eine andere war, kommt der Schrift nur eine sekundäre, ergänzende Rolle zu, und die Länge der Inschriften wurde von vornherein durch die beschränkte, für die Schrift verwendbare Fläche bestimmt. Zur Fixierung umfangreicher Texte waren nur besondere, zu diesem Zweck eigens angefertigte Beschreibstoffe geeignet, von denen die Byzantiner den Papyrus, das Pergament und das Papier gebrauchten. Betrachten wir diese einzeln:

Fertigung und Gebrauch des Papyrus als Beschreibstoff führen nach Ägypten zurück, die ersten Spuren davon bis in das dritte Jahrtausend v. u. Z. Die Athener kannten bereits im 5. Jahrhundert v. u. Z. sehr wohl das aus Ägypten importierte Schreibmaterial - erhalten gebliebene künstlerische Darstellungen und schriftliche Quellen beweisen es -, sein Gebrauch in weitem Kreis setzte indes erst mit der Verbreitung der griechischen Gemeinsprache und des schriftlichen Verkehrs im Zuge der Eroberungen Alexanders des Großen ein, als auch das den Papyrus produzierende Ägypten in den griechischen Kulturkreis einbezogen wurde. Während jedoch die Denkmäler dieses dem Verderb ausgesetzten Beschreibstoffs aus anderen Gebieten der hellenisierten Antike nur sporadisch erhalten blieben, bewahrte der trockene Sand Ägyptens Tausende von im Lande gefertigter und mit griechischem Text beschriebener Papyri für die Nachwelt, und die neueren Forschungen fördern noch laufend neue zutage. Der Papyrus war ein beliebtes Schreibmaterial nicht nur der hellenistischen und römischen Epoche, sondern auch der Byzantiner, bis zu der Zeit, da die Araber Ägypten eroberten. Vereinzelt finden sich Papyrus-Denkmäler noch aus späterer Zeit, und das jüngste byzantinische Papyrusfragment dürfte in das 11. bis 12. Jahrhundert zu datieren sein.

Der Papyrus wurde aus den Fasern jener Pflanze hergestellt, die die Griechen unter dem Namen ή πάπνρος oder ή βύβλος (später βίβλος) kannten. Die Papyrusstaude, die bis über drei Meter Höhe wächst, war im Altertum hauptsächlich in den Sümpfen um das Nildelta heimisch und wurde dort auch künstlich angebaut. Der daraus gefertigte Beschreibstoff (δ χάρτης) entstand in der Weise, daß man das faserige Mark der Stengel in dünne Scheiben zerschnitt, es sodann auf mit Nilwasser befeuchtete Tafeln auftrug, und zwar so, daß man auf die nebeneinandergelegten Scheiben quer noch eine Schicht legte und dann das Ganze zusammenpreßte. Die so entstandenen Papyrusblätter (σελίδες) wurden getrocknet und poliert, sodann aneinandergeklebt. So entstanden lange Papyrusstreifen, die man zusammengewickelt als Rollen in Umlauf brachte. Von den Rollen konnte man für kürzere Schriften – Gedichte, Briefe und Urkunden – Stücke von beliebiger Länge abschneiden. Zur Abschrift längerer Werke verwendete man 7-10 m lange, um einen Stock gewickelte Rollen, auf die man, den heutigen Buchseiten entsprechend, in einander folgenden Kolumnen den Text schrieb. Es hat den Anschein, daß die Einteilung literarischer Werke in Bücher in der hellenistischen Zeit durch die Länge der Papyrusrollen notwendig wurde, anders gesagt: das auf mehrere Rollen geschriebene Werk wurde der Zahl der Rollen entsprechend in Bücher gegliedert.

Auf künstlerischen Darstellungen sieht man oft jemanden auf eine Papyrusrolle schreiben bzw. das auf die Rolle Geschriebene lesen. Die betreffende Person wickelt die Rolle, je weiter sie beim Schreiben oder Lesen kommt, allmählich ab, wobei sie zugleich den Anfang wieder aufrollt, so daß von der Rolle immer nur ein bis zwei Kolumnen offenliegen. Natürlich mußte man nach beendetem Schreiben oder Lesen die Rolle in ihre ursprüngliche Lage zurückwickeln, damit der Anfang des Textes zuoberst lag. Der Papyrus wurde ursprünglich nur einseitig, auf der geglätteten Schicht, beschrieben, auf der die Fasern waagrecht verliefen, d.h. parallel zu den geschriebenen Zeilen; die Rückseite wurde nur im Notfall beschrieben. Der Gebrauch der Rollenform ist in Byzanz bis in das 7. Jahrhundert v. u. Z. nachweisbar, doch kopierte man literarische Werke bereits vom 4. Jahrhundert an nicht mehr auf

Papyrusrollen.

Die Verwendung von Tierhäuten zum Beschreiben war in allen antiken Kulturen verbreitet. Seit jeher kannten und gebrauchten auch die Griechen dieses  $\dot{\eta}$   $\delta\iota\varphi\vartheta\dot{\epsilon}\varrho\alpha$  genannte Schreibmaterial. Eine Spezialsorte der Tierhäute war das

Pergament (ή μεμβράνα, ή περγαμηνή), das seinen griechischen Namen von der Stadt Pergamon bekam, dem Ort, wo man mit der Herstellung dieser Haut begann, und zwar auf die Weise, daß man Ziegen- und Schafhaut mit einem besonderen Verfahren verfeinerte, bleichte und glättete. Dieser neue Schreibstoff, der in Rollenform ebenso brauchbar war wie der Papyrus, eignete sich gleichermaßen zur Kopie längerer literarischer Werke wie zur Ausfertigung von Briefen und Urkunden. Ein großer Vorzug des Pergaments gegenüber dem Papyrus war seine unvergleichlich größere Haltbarkeit. In Byzanz wurden die großen Schöpfungen der antiken und byzantinischen Literatur auf Pergament übertragen. Pergament war auch der Schreibstoff der kaiserlichen Urkunden. und liturgische Pergamentrollen spielten in der kirchlichen Praxis eine wichtige Rolle. Das Pergament blieb bis in die Neuzeit in Gebrauch, und gelegentlich druckte man sogar Bücher auf Pergament.

Im 9. Jahrhundert kam in Byzanz ein neuer Beschreibstoff auf: das Papier, das seine Benennung vom Papyrus erbte (ὁ χάρτης). Das Papier ist eine Erfindung der Chinesen. Sie begannen es auf die Weise herzustellen, daß sie aus Pflanzenfasern eine pulpige Masse und aus dieser, mittels eines Spezialverfahrens, Papier herstellten. Von China aus verbreitete sich die Herstellung nach dem Westen; in Samarkand wurde bereits im 8. Jahrhundert Papier erzeugt, die dortige Produktionsmethode brachten die Araber dann aus dem Turkestan mit. Von den Arabern übernahm die Methode wiederum Byzanz, wo sich der Gebrauch des neuen Beschreib-

stoffs rasch verbreitete.

In Verbindung mit den Papyri betrachteten wir die Urform des antiken Buches: die Rolle. Sie wurde mit der Zeit von einer neuen Form, dem eigentlichen Buch, verdrängt, vom Kodex (lateinisch 'codex', griechisch βίβλος, βιβλίον), in dem die einzelnen Blätter einander nicht in Streifen, wie auf der Rolle, folgen, sondern übereinander liegen. Die Forschung ermittelte, daß die ältesten Kodizes aus Pergament gefertigt waren, doch Funde aus Ägypten beweisen, daß die Papyrus-Kodizes fast gleichzeitig mit diesen aufkamen. Die Urform des Buches ist in den Wachstafeln der antiken Schulen zu suchen. Die Tafeln waren zusammengeheftet, und zwar so, daß sie aufgeschlagen nebeneinander zu liegen kamen, wie die heutigen Bilderbücher im Leporelloformat, oder man legte die Tafeln, wie die Blätter des heutigen Buches, untereinander. Diese letztere Form bekam der Kodex, dessen lateinischer Name 'codex' nach Seneca soviel bedeutete wie: 'Plurium

tabularum contextus', d. h. 'Zusammenheften mehrerer Tafeln'. Die ersten Spuren der Kodexform führen ins 1. Jahrhundert v. u. Z. Der Hauptvorzug des Kodex gegenüber der nur durch Aufrollen zugänglichen Rolle ist, daß die Nachsuche einzelner Textstellen durch Umblättern erleichtert ist. Deshalb verbreitete sich diese Form in der juridischen Praxis, wo sie sich zum Zusammenheften von Akten, und in der altchristlichen Literatur, wo sie sich zum Kopieren biblischer Schriften geeignet erwies. Der Kodex, ein 'handgeschriebenes Buch', dessen Material Papyrus, Pergament oder Papier sein

konnte, war in Byzanz allgemein in Gebrauch.

Hergestellt wurde der Kodex auf die Weise, daß man die Bogen des beschriebenen Stoffs faltete und ineinanderlegte; meistens bildeten acht Blätter (= 16 Seiten) ein Heft (quaterτετοάδιον) und aus der Folge solcher zusammengehefteter Hefte bestand der Kodex. Die Byzantiner bezeichneten die Quaternionen mit griechischen Buchstabenziffern, numerierten jedoch nicht die Seiten; die Seitenzahlen in byzantinischen Kodizes sind nachträgliche Eintragungen. Da immer nur die rechte Seite bezeichnet und ihre Rückseite unbeziffert ist. also nur die Blätter und nicht die Seiten numeriert wurden, verbreitete sich in der Paläographie die Bezeichnung 'recto' (z. B. 160<sup>r</sup> oder 160<sup>a</sup>), und 'verso' (z. B. 160v oder 160b); die Blätter sind in der Regel liniiert. Die Linierung ist eingeritzt. Man stellte fest, daß bis zum 9. Jahrhundert die Buchstaben auf den Linien stehen; vom 11. Jahrhundert an hängen sie an den Linien; im 9. und 10. Jahrhundert wechseln die beiden Schreibarten ab, was bei der Datierung der Handschriften in Betracht zu ziehen ist. Auf die Tradition der Rollenform mag die in den byzantinischen Kodizes häufige Aufteilung des Textes in zwei oder zuweilen in drei Spalten zurückzuführen sein. Die Spalten fanden nicht nur bei der Kopie von Gedichten Anwendung, sondern auch bei Prosawerken. Ein sonderbares Vorgehen ist es, wenn der Kopist die aufeinanderfolgenden Verszeilen in zwei Spalten teilt, die Zeilen also abwechselnd in die erste und in die zweite Spalte schreibt. Ein Erbe der Papyrusrollen ist auch der Brauch, daß der Titel und der Verfassername anfänglich am Ende des Kodex standen und erst später an den Anfang kamen. Das Kreuz vor dem Namen ist ein Überbleibsel des Brauchs der Schüler, die Abschrift ihrer Aufgabe mit einem auf ihre Tafel gezeichneten Kreuz zu beginnen und es mit lauter Stimme um Beistand zu bitten. Wenn die Handschrift mehrere Werke des Verfassers enthält, was häufig vorkommt, wird sein Name nur einmal ausgeschrieben, vor den nach-

folgenden Werken stehen vor dem Titel lediglich die Worte τοῦ αὐτοῦ (d. h.: vom selben [Verfasser]). An den Rändern der Kodizes sind oft von den Kopisten oder von Lesern stammende Marginalien zu erkennen. Häufig ist das Zeichen (η' = σημείωσαι [nota bene]) oder ähnliche, oft naive Anmerkungen wie δρα, παράδοξον διήγημα (= sieh, eine sonderbare Erzählung) zu beobachten. Am Ende der byzantinischen Kodizes findet man oft den Namen des Kopisten, begleitet von der Formel ἐτελειώθη σὺν Θεῷ oder ἔγράφη διὰ χειρὸς ἐμοῦ, worauf noch die Angabe des Zeitpunktes der Abschrift nach byzantinischer Zeitrechnung folgt. Ist das Datum nicht angegeben, kann man bei Papierhandschriften das Wasserzeichen des Papiers als terminus post quem nutzen. Am Ende der Kodizes geben die Kopisten oft in einer häufig wiederholten Formel ihrer Freude über die Vollendung des Werkes Ausdruck. Eine solche ist z. B. "Ωσπερ ξένοι χαίρουσι ίδεῖν πατρίδα, οὕτως καὶ γράφοντι βιβλίου τέλος (= so, wie die in der Fremde Lebenden sich freuen, wenn sie ihre Heimat erblicken, ist für den Kopisten das Ende des Buches). Oft begegnet man dem folgenden hübschen kleinen Vers: Χείο γὰο δυεῖσα τοῦ γράψαντος ολεῖται, ή γραφή δ' αἰῶνι τῷδε συμπαραμένει (= die Hand, die dies schrieb, verliert sich dereinst ins Nichts, doch bis in zeitlose Zeiten verbleibet, was sie schrieb).

Mehrere Sorten von Tinte (μέλαν, γραφικὸν μέλαν, ἔγκανστον) waren in Gebrauch. Zur Beschreibung der Papyri verwendete man eine schwarze, aus Ruß gefertigte Tinte. In der byzantinischen Zeit war eine rötlich-braune Metalltinte in Mode. Die Prachthandschriften waren oft mit Gold oder Silber geschrieben. Die Byzantiner kannten und gebrauchten auch die rote Tinte. Purpurtinte war dem Kaiser vorbehalten. Als Schreibzeug hatte man das Schreibrohr (κάλαμος) und die Metall-

oder Knochenfeder (γραφίς).

Der Gebrauch des Papyrus, des Pergaments und des Papiers war im Vergleich zu den schweren, mehr oder weniger ortsgebundenen Beschreibstoffen — in die man die Schrift einritzen oder einhauen mußte — äußerst vorteilhaft für die Entwicklung der Schrift sowie für die Verbreitung des schriftlichen Verkehrs. Papyrus, Pergament und Papier sind sämtlich dünne Stoffe, die man sowohl in Rollen als in Kodexform leicht transportieren und genauso zum Schreiben von Briefen und Urkunden, wie zur Fixierung von umfangreichen literarischen Werken und zu deren Verbreitung durch Abschriften verwenden konnte. Die glatte Fläche der Beschreibstoffe, auf die die Buchstaben gemalt oder geschrieben wurden, gestat-

tete der schreibenden Hand eine freiere und schnellere Bewegung, und dies hatte zur Folge, daß die Buchstaben neue, leichtere und einfachere Formen annahmen. Es bildete sich die Kursivschrift heraus, in der ein persönlicher Charakter zur Geltung kommen konnte. Diesen Vorgang sehen wir auch in der Geschichte der byzantinischen Schrift, die zahlreiche Schreibstile aufweist.

Die Entwicklung der verschiedenen Schriftarten wurde indes nicht nur durch den Gang der allgemeinen Entwicklung, die Verbreitung des Lesens und Schreibens auch in weiteren Kreisen bedingt, sondern auch von dem Charakter des Textes, der schriftlich festgehalten werden sollte. So kann man außer der Inschriften-Schrift die sogenannte kalligraphische (schöne) oder Buchschrift zur Kopie literarischer Werke unterscheiden, die nach unseren heutigen Begriffen der Druckschrift entsprechen würde, da ihre Haupteigenschaft die regelmäßige stereotype Form der Buchstaben ist. Von dieser Schrift unterscheidet sich die sogenannte amtliche oder Urkundenschrift, für die in der byzantinischen Zeit ein Übermaß von Schnörkeln oberhalb und unterhalb der Zeile charakteristisch ist. Anders wieder ist die volkstümliche Schrift, die man nach dem Vorbild des Ausdrucks Gemeinsprache, Gemeinschrift nennen könnte. Die breite Masse der hellenistischen und byzantinischen Zeit gebrauchte im täglichen Leben zu Aufzeichnungen, Eingaben, Briefen usw. diese Kursivschrift. Es versteht sich indessen von selbst, daß die unterschiedlichen Schriftarten, denen die Menschen auf dem Papyrus und dem Pergament gleicherweise begegneten, einander beeinflußten.

In der Geschichte der byzantinischen Schrift lassen sich zwei große Epochen unterscheiden. Die erste, die mit dem 9. Jahrhundert abschließt, war die Zeit der aus den heutigen griechischen Druckwerken bekannten sogenannten Großbuchstaben (litterae maiusculae), die Zeit der Kapitalschrift. Die zweite Epoche reichte vom 9. bis zum 16. Jahrhundert und war die Zeit des Gebrauchs der ebenfalls aus den heutigen gedruckten Texten bekannten Kleinbuchstaben

(litterae minusculae), die Zeit der Minuskelschrift.

In den Inschriften, die uns aus den ersten Jahrhunderten von Byzanz erhalten blieben, begegnen wir den 24 Großbuchstaben des griechischen Alphabets. Aber einige von ihnen erscheinen, im Gegensatz zu der früheren eckigen, in abgerundeter Form, so z. B.  $\Diamond$  statt A,  $\in$  statt E, C statt  $\Sigma$  und  $\omega$  statt  $\Omega$ . Die gleichen Buchstabenformen, die übrigens bereits in den Papyrustexten der Jahrhunderte v. u. Z. und in der byzantinischen Gemeinschrift auftauchten, finden wir

in den byzantinischen Abschriften literarischer Werke, also auch in der Buchschrift, deren Typ mit abgerundeten Formen man auch Unzialschrift (von lat. 'uncia', bei den Byzantinern στρογγυλόσχημος oder στρογγύλος χαρακτήρ) zu nennen pflegt (s. Tabelle S. 99). Diese abgerundeten Buchstabenformen blieben mit einigen Abänderungen im Verlauf der ganzen Geschichte

der byzantinischen Schrift erhalten.

Weder in Inschriften noch im Handgeschriebenen setzte man ursprünglich die Akzentzeichen und bezeichnete die Hauchlaute. Den Gebrauch dieser Zeichen führten die alexandrinischen Grammatiker Aristophanes von Byzanz und Aristarchos ein, welche die früheren, nur sporadisch verwendeten Akzentzeichen und den aus einer Hälfte des Buchstaben H gebildeten Spiritus asper (-) und den Spiritus lenis (H) aus der anderen Hälfte desselben Buchstabens zur Regel machten. Die vereinfachten, doch immer noch eckigen Formen dieser Zeichen (LJ) nahmen später, vom 10. Jahrhundert an, abgerundete Formen an (c). Der Gebrauch der Akzent- und Hauchzeichen war indes in der Zeit bis zum 9. Jahrhundert bei weitem nicht allgemein üblich. In den Texten der in Gebrauchsschrift niedergelegten byzantinischen Papyri fehlen sie zumeist und erscheinen nur in der Buchschrift zum Zeichen dessen, daß Gelehrte am Werke waren. In einem großen Teil der Unzialschriften stammen diese Schriftzeichen von späteren Händen; im übrigen - wie wir gesehen haben - verlor sich in der zourh der durch den Spiritus asper angezeigte Laut. Der Gebrauch des Spiritus asper ist nur ein Symptom jenes Konservatismus, der trotz der veränderten Aussprache die traditionelle Orthographie bis zum heutigen Tage aufrechterhielt. Eine byzantinische Eigentümlichkeit ist, daß man das Akzent- und Hauchzeichen zumeist über den ersten Buchstaben der Diphthonge setzte.

Wie bereits in den griechischen Inschriften der Antike folgten einander in der byzantinischen Buchschrift bis zum 9. Jahrhundert die Buchstaben ohne Verbindung, mit geringen Zwischenräumen; die einzelnen Wörter wurden nicht durch größere Abstände als die Buchstaben innerhalb der Wörter voneinander getrennt. Die Byzantiner trennten nur die einzelnen Sätze durch einen oberen oder unteren Punkt, eventuell durch ein Komma. Deshalb ist es schwierig, die älteren byzantinischen Texte zu lesen. Denn der moderne Leser ist daran gewöhnt, nicht einzelne Buchstaben für sich zu lesen, sondern ganze Wortbilder auf einmal zu erfassen, die durch die Abstände zwischen den Wörtern voneinander getrennt sind. Die Byzantiner sprachen, wie man es im Mittel-

alter im allgemeinen tat, den Text beim Lesen-Schreiben laut vor sich hin, wobei sie natürlich den Text gliederten. Sie ersetzten also gewissermaßen unseren visuellen Vorgang akustisch.

Die byzantinische Buchschrift mit ihren durch kleine Abstände getrennten Buchstaben entspricht unserer Druckschrift. In der 'Gemeinschrift' entwickelte sich jedoch mit der Zeit eine gewisse Verbindung, eine Ligatur der Buchstaben, die sporadisch auch schon in den antiken Inschriften auftritt und dann in den altchristlichen und byzantinischen Inschriften häufiger begegnet. Eine allgemeine Gewohnheit ist, die Schlußlinie eines Buchstabens mit der Anfangslinie des folgenden zusammenzuschreiben, z.B. K = HK und  $\omega = \Omega N$ . Eine engere Verbindung der Buchstaben, d. h. die Anwendung von Verbindungslinien zwischen den Buchstaben kam in der Amtsschrift und in der Gemeinschrift voll zur Geltung. Der bequeme, rasche Gang der Kursivschrift wird dadurch gewährleistet, daß die schreibende Hand ohne Unterbrechung über die Schreibfläche fahren kann, indem sie die Buchstaben kontinuierlich miteinander verbindet. Es versteht sich von selbst, daß infolge der Verbindungslinien die Form der Buchstaben eine Veränderung erfährt, mehr oder weniger verzerrt wird. Dieser Prozeß spiegelt sich in den Papyri mit Kursivschrift wider, in denen beispielsweise Buchstabenformen wie  $u \partial \omega = A, \varepsilon \xi e = E, h \lambda h = H, \tau \tau = T$ und Verbindungen (Ligaturen) auftauchen wie ha = El,

 $\sigma \tau = \Sigma T$ . Ebendeshalb ist es schwer, die byzantinischen Papyri zu lesen, wenn sie nicht selten gar völlig unleserlich sind wie auch heutzutage die Handschrift mancher Leute.

Es zeigt sich eine Tendenz nicht nur hin zur Ligatur, sondern auch zur Abkürzung. Schon in den frühen byzantinischen Kodizes sieht man oft, daß der Buchstabe am Ende der Zeile durch einen kleinen waagrechten Strich über dem Buchstaben vor ihm angedeutet wird, z. B. ÉTOLHCE  $\dot{\epsilon}\pi o i \eta \sigma \epsilon \nu$ ,  $\Pi ANT \omega = \pi \dot{\alpha} \nu \tau \omega \nu$ . In den alternistlichen und byzantinischen Inschriften sowie in den byzantinischen Handschriften begegnet man oft einer Contractio genannten Form der Abkürzung, die vereinzelt schon in den antiken Inschriften auftaucht. Sie besteht darin, daß nur Anfangs- und Schlußbuchstabe des betreffenden Wortes ausgeschrieben, die dazwischenliegenden hingegen ausgelassen werden; zur Andeutung der Abkürzung wird ein waagrechter Strich über das Wort gesetzt. Diese Form der Abkürzung kommt besonders in Inschriften und kirchlichen Texten häufig vor, hauptsächlich bei der Wiedergabe biblischer Wörter (nomina sacra), z. B. Schritt 95

 $\overline{\mathsf{IC}} = {}^{\prime}I(\eta\sigma o\tilde{v})\varsigma$ ,  $\overline{\mathsf{KE}} = K(\acute{v}\varrho\iota)\varepsilon$ ,  $\overline{\mathsf{OYNOC}} = o\acute{v}\varrho av\acute{o}\varsigma$ . Eine andere Art der Abkürzung ist die sogenannte Suspension, d. h. das Weglassen der letzten Buchstaben der Wörter, hauptsächlich der Endungen, wobei die fehlenden Buchstaben durch ein Komma ersetzt werden – Beispiele dafür gibt es schon in den antiken Inschriften –, oder man setzt den letzten Buchstaben über die Zeile. Diese Art der Abkürzung kommt auch in den Rundschriften der byzantinischen Münzen, Siegel und auf verschiedenen Kunstgegenständen vor, z. B.  $\Delta EC\Pi' = \delta \varepsilon \sigma \pi (\delta \tau \eta \varsigma)$ ,  $BAC_{\iota} = \beta \alpha \sigma (\iota \lambda \varepsilon \dot{\nu} \varsigma)$ , nicht selten aber auch auf Papyrusblättern. Manchmal werden Buchstaben auch in der Mitte des Wortes ausgelassen, z. B.  $\beta_i \theta_i = \beta(o\eta)\vartheta(\varepsilon \iota)$ , =  $\sigma \tau \rho \alpha \tau \eta \lambda(\dot{\alpha}) \tau(\eta \varsigma)$ . Eine spezifische Art der Abkürzung ist das sogenannte Compendium, bei dem man zwei Buchstaben ineinander- oder übereinandersetzt, z. B. X=ov Mi.  $=M\iota\chi(\alpha\eta\lambda)A\beta=\dot{\alpha}\varrho\chi(\dot{\alpha}\gamma\gamma\varepsilon\lambda\varrho\varsigma)$ . Verwandt damit ist das Monogramm, z. B.  $\Re = \chi \rho \iota (\sigma \tau \delta \zeta)$ .

Im 9. Jahrhundert beginnt eine neue Zeit der byzantinischen Schrift. Die in der Buchschrift bislang gebrauchte Majuskelschrift überläßt plötzlich ihren Platz der Minuskel-

schrift, deren Buchstaben folgendermaßen aussehen:

α μ γ δ 63 ω θι μ ν ν δ ο σ ρ σ τ υ φ Χ + σ. man diese Buchstabenformen genauer ins Auge, so muß man feststellen, daß ihre Vorgänger zum großen Teil schon in der Kursivschrift der byzantinischen Papyri vorkamen. Die Minuskelschrift hat also die neuen Buchstabenformen von der früheren Kursivschrift übernommen, zugleich mit der Verbindung der Buchstaben untereinander. Dennoch unterscheidet sich die neue Buchschrift, die Minuskel, wesentlich von der kursiven Schrift der Papyri, die vielerlei Varianten aufwies und persönlicher Eigenart breiten Raum gewährte. Ein wesentlicher Unterschied besteht auch darin, daß die Buchstaben der Minuskel - ähnlich wie die der früheren Unzialschrift - sich in gleicher regelmäßiger, geradezu stereotyper Form wiederholen und in ihrer Verbindung sich eine gewisse Einheitlichkeit zeigt. Sonderbarerweise verbindet man in der Minuskel nur bestimmte Buchstaben miteinander, so z. B. i und o nur mit den vorangehenden Buchstaben. Da demzufolge einzelne Wörter sich in kleinere Teile gliedern und - wie wir es bei der Unzialschrift gesehen haben – die Wörter bis ins 14. Jahrhundert nicht durch größere Abstände getrennt werden als diejenigen, die durch die Unterbrechung der Ligatur innerhalb der einzelnen Wörter entstehen, so verursacht das Lesen auch der Minuskelschrift Schwierigkeiten für das moderne, ein vollständiges Wortbild suchende Auge. Auf-

gewogen wird diese Schwierigkeit indes einigermaßen dadurch, daß in der Minuskelschrift das Setzen der Akzent- und Hauchzeichen obligatorisch ist und durch das Hauchzeichen der erste oder die ersten beiden Buchstaben der mit einem Vokal beginnenden Wörter leicht zu erkennen sind, die Akzentzeichen wiederum gleich beim ersten Lesen eine erste Orientierung über die Länge des einschlägigen Wortes erlauben.

Wann, wo und wie sich die neue Buchschrift herausgestaltete, ist eine bislang ungeklärte Frage. Ihre Klärung wird dadurch erschwert, daß von der Kursivschrift, aus der sie sich entwickelte, ältere Denkmäler ausschließlich in Ägypten erhalten blieben. Die älteste bisher bekannte datierte Minuskelhandschrift, der Codex Petropolitanus gr. 219 (Tetraevangelium Uspenskianum(), ist im Jahre 835 kopiert worden. Da darin die Minuskelschrift schon voll entwickelt erscheint. müssen wir voraussetzen, daß ihre Entstehung in frühere Zeiten, wahrscheinlich in den Anfang des 9. Jahrhunderts, zurückreicht. Was den Entstehungsort betrifft, so sind sich die Forscher darüber einig, daß die neue Buchschrift in den byzantinischen Klöstern entwickelt wurde, wobei einige das Zentrum dieses Prozesses in den syrischen und palästinensischen Klöstern, andere wiederum im konstantinopolitanischen Studiu-Kloster vermuten, welches zu Ende des 8, und Anfang des 9. Jahrhunderts eine wichtige Rolle im geistigen Leben

von Byzanz spielte.

Die Minuskelschrift blieb nur kurze Zeit in ihrer ursprünglichen Reinheit, wie sie Anfang des 9. Jahrhunderts aufkam, erhalten (s. Tafel II-III). Bereits Ende des 9. Jahrhunderts tauchen in den Minuskelkodizes unziale Formen auf, und um das Jahr 950 verschwinden die reinen Minuskelhandschriften. Die unzialen Buchstabenformen mischen sich immer zahlreicher unter die Minuskelformen, doch überwiegen letztere bis zum Ende des 12. Jahrhunderts (s. Tafel IV-V). Dann machte die Buchschrift eine neuerliche Veränderung durch. Es wiederholte sich der Vorgang, den wir in der antiken Geschichte der griechischen Schrift beobachten konnten: wieder entstand eine Schrift kursiven Charakters, d. h. die Minuskel ging in die Kursive über; doch lebt diese Kursivschrift nicht neben der Schönschrift, parallel mit ihr, fort, sondern wird im 13. Jahrhundert und in den folgenden Jahrhunderten zugleich die Buchschrift, anders gesagt, die auch als Buchschrift gebrauchte 'Gemeinschrift'. Demnach sind in der Entwicklung der Minuskelschrift drei Perioden zu unterscheiden: 1. die der alten oder reinen Minuskel (etwa von 835 bis 950), 2. die der mittleren oder gemischten Minuskel

(von 950 bis Ende des 12. Jahrhunderts), 3. die der neueren Minuskel oder Buchkursive (vom 13. Jahrhundert bis Ende

des 16. Jahrhunderts).

Charakteristisch für die Buchkursivschrift ist, daß die einigermaßen veränderten Unzial- und Minuskelformen ein und derselben Buchstaben abwechselnd und miteinander vermischt auftreten (s. Tafel VI-IX). Die Buchstabenformen der Buchkursive sind folgende: αλ αβε γΓ δλ δε 37 ωΗ δθι UK λλ μλι ωνΝ 3ξ ο σπ ο σος τΤΙ υ δ φ

X γΨ ∞ ω. Eine Eigentümlichkeit der Buchkursivschrift ist ferner. daß einzelne Buchstaben ( FCT) über die anderen hinausragen und die Kopisten Gefallen an Schnörkeln über und unter der Zeile finden. Vom 12. Jahrhundert an begegnet man dem Jota subscriptum statt des Jota adscriptum. Eine Neuerung der Buchkursive ist der Gebrauch des Schluß-c, das von der Mitte des 14. Jahrhunderts an auftritt. Sehr häufig findet man in dieser Schrift die Unterscheidung des i und v durch zwei über die Buchstaben gesetzte Punkte, die sporadisch schon in der Unzial- und Minuskelschrift vorkommen.

Die Abkürzungen, die wir bereits in der Minuskelschrift kennengelernt haben, werden nun noch häufiger gebraucht und zusätzlich durch eine neue Art erweitert. Es werden Buchstaben nicht mehr einfach ligiert, sondern sie verschmelzen miteinander und dementsprechend entstehen gewisse stereotype Formen der Ligatur. Solche sind z. B.  $\ddot{q} = \varepsilon \iota$ ,  $\dot{q} = \varepsilon \sigma \pi$ ,  $\dot{q} = \varepsilon v$ ,  $\bar{q} = \sigma \tau$ ,  $\dot{g} = \sigma v$  Auch die Suspensionsabkürzung kommt in der reinen und in der gemischten Minuskelschrift sowie in der Buchkursive häufig vor, z. B.  $K \circ \alpha^{\lambda'} = \kappa_0 \acute{a} \lambda (\eta_S)$ ,  $\beta_0 \lor \lambda \in \tau'$  =  $\beta_0 \acute{v} \lambda \varepsilon \tau (a\iota)$ ,  $\pi_0 \lor \lambda' \mu_0 \nu = \pi \acute{o} \lambda (\varepsilon) \mu_0 \nu$ ,  $\dot{\alpha}^{\Gamma} / = \ddot{a} \gamma (\iota_0 \varsigma)$ . Die Kontraktion geht aus der Unzial- in die Minuskelschrift über, z. B.  $\dot{\alpha} \lor \overline{\nu_0} \varsigma = \check{a} \nu (\vartheta \varrho \omega \pi) \varsigma \varsigma$ ,  $\Im KOS = \vartheta(\varepsilon o \tau \delta) \varkappa o \varsigma$ . Während diese Arten der Abkürzung sich schon in der Unzialschrift andeuten, ist der ausgiebige Gebrauch der sogenannten tachygraphischen (stenographischen) Abkürzungen eine spezifische Eigenheit der Minuskelschrift, die ihre größte Häufigkeit in der Buchkursive erreicht. Sie besteht darin, daß die Endungen der Wörter nicht ausgeschrieben werden, sondern durch spezifische Zeichen neben oder über dem letzten ausgeschriebenen Buchstaben ersetzt werden. Die häufigsten Zeichen dieser Art sind  $C = \alpha v$ , z. B.  $X \dot{\omega} Q^C = \chi \dot{\omega} \rho \alpha v$ ,  $J = \alpha \varsigma$ , z. B.  $\dot{e} \lambda \lambda \omega \rho J = \ddot{e} \lambda \lambda \eta v \alpha \varsigma$ ,  $\Lambda = \eta v$ , z. B.  $\mathring{\tau} = \tau \acute{\eta} \nu$ ,  $\searrow = o\nu$ , z. B.  $\lambda \acute{o} \chi \searrow = \lambda \acute{o} \gamma o \nu$ ,  $\swarrow = o \nu \varsigma$ , z. B.  $\ddot{\alpha}$ λλζ=  $\ddot{\alpha}$ λλονς,  $\gamma=\omega \nu$ , z. B.τούρ $\ddot{\kappa}=\tau$ ούρκων.

Spezialzeichen ersetzen die Konjunktionen, z. B.  $\ddot{\circ} = \delta \dot{\varepsilon}$ 

 $\mathcal{E} = \kappa \alpha i$ .

Die abkürzungsreiche Buchkursivschrift findet ihren treuen Spiegel in den griechischen Druckwerken des 15. bis 17. Jahrhunderts. Denn als mit dem Buchdruck begonnen wurde. nahmen sich die damaligen Buchdrucker die Handschriften zum Muster und schnitten zur Imitation der verbundenen Buchstabengruppen und der Abkürzungen besondere Lettern. In diesen alten Drucken sind noch die Doppeltypen der Buchkursivschrift zu sehen &B. Tt. GC (s. Tafel XI). Erst im 18. Jahrhundert wurden die Formen üblich, welche wir auch heute in unseren Druckwerken gebrauchen, wonach jeder Buchstabe eine gesonderte Type hat. In den modernen gedruckten griechischen Texten vertreten die großen Buchstaben die Typen der alten Majuskel und die kleinen Buchstaben die der Minuskel, einzelne Buchstaben indes, so z. B.  $\beta \in \lambda \nu \pi \omega$ , sind Überbleibsel der Buchkursive. Der byzantinischen Praxis wird auch darin gefolgt, daß in den Druckschriften die Sätze bis in die neuesten Zeiten nicht mit Großbuchstaben begonnen werden.

Es wäre irrig, zu glauben, daß die Verbreitung der Minuskel die Unzialschrift völlig verdrängte. Sie blieb weiter gebräuchlich in Inschriften, für die Kopie von kirchlichen, hauptsächlich biblischen Werken, ja es wird sogar eine eigentümlich eckige Variante der Unzialschrift entwickelt. Unzialbuchstaben sind ferner stark in den kaiserlichen Urkunden vertreten, hauptsächlich in den Unterschriften dieser Urkunden. Unziale Buchstabenformen behielten ferner auch weiterhin die Titelüberschriften, Initialen und Buchstabenziffern der Minuskelhandschriften bei. In den Kodizes begegnet man oft erklärenden Randbemerkungen (Scholien), die zur Unterscheidung vom Minuskeltext in der Unziale geschrieben

sind.

Fassen wir die Buchstabenformen der byzantinischen Buchschrift ins Auge, so fällt auf, daß es Buchstaben gibt, die ihre Form im Verlauf der langen Jahrhunderte zu keiner Zeit verändert haben. Solche sind  $\iota$  und o. In gleicher Form erscheinen in der reinen und gemischten Minuskel sowie in der Buchkursive des weiteren die Buchstaben  $\varrho, v$  und  $\chi.$  Manche Buchstaben haben in der Unziale einander gleichende Formen, so daß man sie leicht verwechseln kann. Dazu gehören  $A,\Delta$  und  $\Lambda$ ,  $\Gamma,\Pi$  und C,  $\Theta$  und  $\emptyset$ . In der Minuskel haben U,W und  $U,\mathcal{V}$  und C, ferner  $\mathcal{A}$  und  $\chi$  ähnliche, leicht verwechselbare Formen; ein Umstand, der für die Textkritik bedeutsam ist, denn er kann Fehlern, die sich aus Verschreibungen ergeben, auf die Spur führen.

Die Buchstabenformen der drei Haupttypen der byzanti-

nischen Schrift sind auf der nachstehenden Tabelle dargestellt.

|     | Unzialschrift | Minuskelschrift | Buchkursivschrift |   |   |
|-----|---------------|-----------------|-------------------|---|---|
| α   | A A           | α               | α                 | 4 |   |
| β   | 8 E           | u               | u                 | β | 6 |
| γ   | ГГ            | Υ               | Υ                 | Γ |   |
| δ   | Δ Δ           | ð               | 8                 | Δ |   |
| 3   | €             | 6               | 6                 | € |   |
| ζ   | ζ 3           | 3               | а                 | 3 |   |
| η   | Н             | lu              | le                | Н |   |
| o ' | θ 💠           | J.              | 3                 | θ |   |
| ı   | 1             | l l             | ι                 |   |   |
| ĸ   | K k           | u               | u                 | K |   |
| λ   | Λλ            | 1               | 1                 | λ |   |
| μ   | MM            | JL.             | м                 | u |   |
| ν   | N             | N               | N                 | ν | Ν |
| ξ   | 3             | 3               | 3                 | 3 |   |
| 0   | 0             | 0               | 0                 |   |   |
| π   | пπ            | ω               | æ                 | π |   |
| Q   | Р             | P               | 9                 |   |   |
| σ   | С             | δ               | 8                 | C | 5 |
| τ   | T             | τ               | Т                 | Τ | ٦ |
| υ   | YY            | υ               | U                 |   |   |
| φ   | ф             | 8               | 4                 | ф |   |
| χ   | X             | x               | х                 |   |   |
| ψ   | Ψ †           | t               | t                 | Ψ |   |
| ω   | ω             | 00              | 00                | ω |   |

Ein Bild von der Entwicklung der byzantinischen Schrift vermitteln die Faksimile-Ausschnitte auf den Tafeln im Anhang. Sie veranschaulichen hauptsächlich die Minuskelschrift, in der der überwiegende Teil der uns erhalten gebliebenen byzantinischen und antiken Werke der griechischen Literatur abgeschrieben wurde.

Viele Fragen der Geschichte der byzantinischen Schrift müssen erst noch in der Zukunft geklärt werden. Nötig wäre es, einzelne Seiten datierter Handschriften in Faksimiles zu publizieren, wodurch wir Anhaltspunkte zur Bestimmung undatierter Handschriften erhalten könnten. Bislang sind solche Sammlungen nur für einzelne Epochen erschienen. Nötig wäre ferner, zu untersuchen, wo, wann und welche kirchlichen und weltlichen Kopistenzentren in Byzanz tätig waren. Am wichtigsten aber wäre vielleicht, die Geschichte der byzantinischen Schriftkundigkeit eingehend zu erhellen, um festzustellen, welche Schichten der byzantinischen Gesellschaft am Lesen- und Schreibenkönnen in den einzelnen Epochen teilhatten.

Literatur: F. S. Kenyon: The Palaeography of Greek Papyri, Oxford, 1899. - M. Vogel - V. Gardthausen: Die griechischen Schreiber des Mittelalters und der Renaissance, Leipzig, 1909 (Nachdruck 1965<sup>2</sup>). — V. Gardthausen: Griechische Palaeographie I—II, Leipzig, 1911—1913<sup>2</sup>. — E. M. Thompson: An Introduction to Greek and Latin Palaeography, Oxford, 1912. — C. M. Briquet: Les filigranes. Dictionnaire historique des marques du papier I—IV, Paris— Leipzig, 1923<sup>2</sup>. — W. S c h u b a r t : Palaeographie I. Griechische Palaeographie, München, 1925. – P. Maas: Griechische Paläographie, in Gercke-Norden, Einleitung in die Altertums-wissenschaft I, 9, Leipzig—Berlin, 1927³. — A. Sigalas: Ἰστορία τῆς ἐλληνικῆς γραφῆς, Thessalonike, 1934. — V. Burr: Der byzantinische Kulturkreis. Handbuch der Bibliothekswissenschaft III, Wiesbaden, 1953<sup>2</sup>, 146–187. — R. Devreesse: Introduction à l'étude des manuscrits grecs, Paris, 1954. — B. A. van Groningen: Short Manual of Greek Palaeography, Leiden, 1955<sup>2</sup>. – V. A. Mošin – S. M. Traljić: Vodeni znaci XIII i XIV vijeka I—II, Zagreb, 1957. — M. Cohen: La grande invention de l'écriture et son évolution I-III, Paris, 1958. — J. G. Février: Histoire de l'écriture, Paris, 1959. — W. Schubart: Das Buch bei den Griechen und Römern, Leipzig, 1961. — Je. E. Granstrem: Sovremennoe sostojanie vizantijskoj paleografii, archeologičeskij ežegodnik za 1961 god, Moskau, 1962, 158—173. — A. Dain: Les manuscrits, Paris, 1964<sup>2</sup>. — R. Seider: Paläographie der griechischen Papyri I, Stuttgart, 1967. — L. D. Reynolds—N. G. Wilson: Scribes and Scholars: a Guide to the Transmission of Greek and Latin Literature, London, 1968. - Weitere Literatur: Moravesik: BT I, 188-190 und II, 41-49.

Faksimiles: H. O m o n t : Facsimilés des manuscrits grecs du XVe et XVIe siècles, Paris, 1887. — H. Omont: Facsimilés des plus anciens manuscrits grecs datés de la Bibliothèque Nationale du IXe au XIVe siècle, Paris, 1890. - W. Schubart: Papyri Graecae Berolinenses, Bonnae, 1911. — F. Steffens: Proben aus griechischen Handschriften und Urkunden, Trier, 1912. — G. Čereteli — S. Sobolevski: Exempla codicum graecorum litteris minusculis scriptorum annorumque notis instructorum I—II, Moskau, 1911—1913. — A. Sobolevskij — G. Cereteli: Obrazci grečeskago ustavnago pisma po preimušestvu IX-X vekov, St. Petersburg, 1913. - K. Lake - S. Lake: Dated Greek Minuscule Manuscripts to the Year 1200, I-X, Indices, London-Boston, 1924-1945. P. Franchi de'Cavalieri - I. Lietzmann: Specimina codicum Graecorum Vaticanorum, Berolini, 1929<sup>2</sup>. — F. Dölger: Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden, München, 1931. — L. R. Lefort — J. Cochez: Album palaeographicum codicum Graecorum, Louvain, 1932—1934. — A. Turyn: Codices Vaticani saeculis XIII et XIV scripti annorumque notis instructi, Vatican, 1964. — M. Wittek: Album de paléographie grecque, Gent, 1967. — Henrica Follieri: Codices graeci Bibliothecae Vaticanae selecti temporum locorumque ordine digesti, commentariis et transcriptionibus instructi, Vatican, 1969.

## QUELLEN

Zwei Gruppen erhaltener Quellen werfen ein Licht auf vergangene Zeitalter, entschwundene Kulturen: die schriftlichen und die gegenständlichen Denkmäler. Während indes die letzteren, durch menschliche Hand geformte, naturgegebene unterschiedliche Materialien stumm sind und der Forscher ihnen eine Aussage abringen muß, sprechen die schriftlichen Denkmäler, Fixierungen des einstigen sprachlichen Ausdrucks,

unmittelbar zu jenen, die die Sprache verstehen.

Wollen wir die Quellen der Geschichte des byzantinischen Staates und seiner Kultur untersuchen, müssen wir uns unter den zweierlei Quellen, die sich selbstredend ergänzen, bei den gegenständlichen Denkmälern der byzantinischen Zeit, den Bauten, Statuen, Gemälden, kunstgewerblichen Gegenständen und solchen des täglichen Gebrauchs, mit einem kurzen Hinweis begnügen, da deren Studium der byzantinischen Kunstgeschichte und der Archäologie vorbehalten ist. Ausführlich haben wir uns dagegen mit den schriftlichen

Quellen zu befassen.

Während in der Entwicklung der westeuropäischen Kultur die Völkerwanderung, das Erscheinen neuer Völker auf den Trümmern des Weströmischen Reiches, einen tiefen Bruch verursachte, trat in der Geschichte des Oströmischen Reiches eine solche Zäsur nicht ein. Es führt eine gerade Linie von der griechischen Kultur Athens im 5. Jahrhundert v. u. Z. über Alexandrien und andere Zentren des Hellenismus zum Mittelpunkt der byzantinischen Kultur, nach Konstantinopel. Die Kontinuität der griechischen Sprache und Schrift, die fortdauernde Wirkung der antiken und hellenistischen Traditionen sowie die von ihren antiken Vorfahren ererbte geistige Regsamkeit der Byzantiner erklären das hohe Niveau der byzantinischen historischen Literatur und ihren großen Reichtum. Die byzantinischen schriftlichen Quellen reihen sich vom 4. bis zum 16. Jahrhundert in einer fast ununterbrochenen Reihe aneinander, und auch die Kluft, die sich vom Ende des 7. bis zum Anfang des 9. Jahrhunderts, in der Zeit der Kämpfe mit dem Islam und des Bilderstreits, zeigt, ist nur eine scheinbare, da spätere Quellen beweisen, daß auch damals Werke geschrieben wurden, die nur nicht erhalten blieben.

102 Quellen

Die byzantinischen schriftlichen Quellen lassen sich nach dem verwendeten Beschreibstoff, nach der Schreibtechnik und der Bestimmung des Werkes — worüber wir schon im Zusammenhang mit der Schrift gesprochen haben — in zwei Gruppen teilen: die eine bilden die auf Papyrus, Pergament und Papier geschriebenen Quellen, die andere die in Stein, Knochen oder anderes Material eingeschnittenen Inschriften.

Literatur: Moravesik: MTBF 1-4, BT I, 165-185. — M. E. Colonna: Glistorici bizantini del IV al XV secolo I. Storici profani, Napoli, 1956. — D. A. Zakythenos: Βυζαντινῆς ἱστορίας πηγαί, Μεγάλη Ἑλληνικὴ Ἐγκυκλοπαιδεία, Σνμπλήρωμα II, Athen, 1959, 182-187. — G. Ostrogorsky: Geschichte des byzantinischen Staates, München,  $1963^3$  (jeweils zu Beginn der einzelnen Kapitel). — I. E. Karagiannopulos: Πηγαί τῆς βυζαντινῆς ἱστορίας, Thessalonike, 1970.

Die bevorzugte und verbreitetste Gattung der byzantinischen Geschichtsschreibung war die zeitgeschichtliche Monographie (ἱστορία, ἱστορικόν usw.), welche bereits in der antiken historischen Literatur entwickelt worden war. Thema dieser Gattung ist die Zeit des Verfassers oder die ihr unmittelbar vorangegangene. Die Autoren sind meistens weltliche Personen, Beamte von niedrigerem oder höherem Rang, Gesandte, Kaiser, sogar eine kaiserliche Prinzessin finden wir unter ihnen: mit einem Wort: Personen, die zumeist zum Kreis des kaiserlichen Hofes gehörten und selbst aktiven Anteil an den Ereignissen ihrer Zeit oder zumindest Einblick in diese hatten. Die Monographieverfasser gingen also aus der Schicht der Gebildeten hervor, für die sie ihre Werke auch schrieben, nicht selten eigens auf Wunsch des Kaisers oder anderer hochgestellter Persönlichkeiten, wenn auch von einer amtlichen Geschichtsschreibung in Byzanz nicht gesprochen werden kann. Als Quellen dienten eigene Erlebnisse und Erfahrungen, mündliche Mitteilungen, Gesandtschaftsberichte, manchmal auch fremdsprachige Quellen sowie offizielle Dokumente und Briefe. Oberste Richtschnur der Autoren blieb die Objektivität, und sie zu betonen ist ein geradezu traditioneller Topos der gesamten Gattung. Man sucht den kausalen Zusammenhang der Ereignisse und geht pragmatisch vor. Die Geschichtsschreibung wird aber zugleich als eine künstlerische Aufgabe empfunden. Die byzantinischen Monographien spiegeln die Traditionen der antiken griechischen Geschichtsschreibung wider; sie ahmen ihre Vorbilder, hauptsächlich Herodot und Thukydides, sowie ihre eigenen byzantinischen Vorfahren nicht nur im Aufbau und in der AnordQuellen 103

nung des Stoffes, sondern auch im Vortrag, in der Sprache und im Stil nach. Da die zu ihrer Zeit gesprochene Verkehrssprache von der altgriechischen Sprache sich wesentlich unterschied, mußten sie sich eingehenden Studien widmen, um sich die Sprache ihrer Vorbilder aneignen und sie in den eigenen Werken verwenden zu können. Das Archaisieren ging so weit, daß sie die zeitgenössischen Völker mit Völkern der Antike identifizierten und deren Namen auf jene übertrugen, ja sie übernahmen sogar aus antiken volkskundlichen Beschreibungen die Charakterzüge und wandten sie auf die zeitgenössischen Völker an. So finden sich in den Monographien zahlreiche alte Topoi. Ein charakteristisches Symptom der Archaisierung ist z. B., daß die byzantinische Prinzessin Anna Komnene in ihrem Werk um Nachsicht bittet wegen der Verwendung barbarischer Namen, die "den Stil des historischen Werkes verunreinigen". Dennoch überragen, dank dem eingehenden Studium der antiken historischen Literatur, die byzantinischen historischen Monographien in ihrer Auffassung, Charakterisierung, Objektivität und Komposition weit die Produkte der gleichzeitigen westlichen historischen Literatur; sie sind außerordentlich wertvoll nicht nur für die äußere und innere Geschichte von Byzanz, sondern auch für die Kenntnis der Beziehungen von Byzanz zu fremden Völkern und deren wenig bekannte Sprachen.

Eine andere Kunstgattung der erzählenden Quellen ist in Byzanz ebenfalls früh aufgekommen: die beliebte Gattung der christlichen Geschichtsschreibung, die Weltchronik (700χρονικόν, σύνοψις ίστορική usw.). Gewöhnlich beginnen diese mit der biblischen Geschichte, um dann von der Geschichte der Juden auf Alexander den Großen und die Geschichte der orientalischen Völker überzugehen; sodann folgen die Geschehnisse im Römischen Reich in der Reihenfolge der Kaiser und, anschließend daran, die byzantinische Geschichte bis zur Zeit des Autors. Die Verfasser dieser populären Gattung gingen aus dem Kreis der niedrigen Geistlichkeit, hauptsächlich aus den Reihen der Mönche hervor, doch findet sich unter ihnen auch der eine oder andere Schriftsteller von höherer Bildung. Die Weltchroniken, die im Gegensatz zu den Monographien auch ein Licht auf das Leben des Volkes werfen, waren als Lektüre für die Klosterinsassen und die niedrigeren Volksschichten gedacht. Ihr Leitfaden ist nicht der innere Zusammenhang der Ereignisse, sondern deren zeitliches Nacheinander, d. h. die chronologische Ordnung. Die Autoren legen ein besonderes Gewicht auf hervorragende Persönlichkeiten, wunderbare Geschichten, außerordentliche Naturerscheinungen, kirchliche Geschehnisse, und sie beschreiben die körperlichen und seelischen Eigenschaften der Kaiser und anderer Größen nach festgesetzten Schemata. Ihre Quellen sind ältere Chroniken, unter Umständen Monographien, aus denen sie Auszüge bringen oder sie Wort für Wort abschreiben. Die auf diese Weise gewonnenen Kompilationen ergänzen die Autoren dann mit einem chronologischen Verzeichnis der Geschehnisse ihrer eigenen Zeit. Die Sprache der Chroniken ist das Kirchengriechisch, vermischt mit mehr oder weniger Vulgärelementen; daneben gibt es auch Verschroniken. Der Wert der Weltchroniken besteht darin, daß sie die Lücken zwischen den einzelnen Monographien ausfüllen und übernommene Teile verlorener historischer Monographien auf diese Weise für die Nachwelt aufbewahren.

Ein eigenartiges, gemischtes Produkt der monographischen Geschichtsschreibung und der Chroniken ist die Kirchengeschichte (ἐκκλησιαστική ἱστορία), deren Blütezeit in das 4. bis 9. Jahrhundert fällt. Obgleich sich die Verfasser in der Hauptsache um die kirchlichen Ereignisse kümmerten, sind ihre Werke dennoch unentbehrliche Quellen zur Profangeschichte und übermitteln außerdem wertvolle Nachrichten über die Geschichte fremder Völker, die mit Byzanz in Verbindung standen.

Sammelausgaben: Corpus Byzantinae Historiae, 42 Teile und 2 Appendices, Paris, 1648—1711, 1819 (mit lateinischer Übersetzung). — Corpus Byzantinae Historiae, Venezia, 1729—1733 (mit lateinischer Übersetzung) (Neuauflage des erwähnten Corpus Parisianum). — Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, 50 Bände, Bonnae, 1828—1878, 1897 (mit lateinischer Übersetzung). — C. Müller: Fragmenta Historicorum Graecorum IV—V, Paris, 1851—1883 (mit lateinischer Übersetzung). — J. P. Migne: Patrologia, Series Graeca, 161 Bände, Paris, 1857—1866, und deren Nachdrucke (mit lateinischer Übersetzung). — L. Dindorf: Historici Graeci Minores I—II, Leipzig, 1870—1871. — K. Sathas: Meσαιωνική Βιβλιοθήκη I—VII, Venezia, 1872—1894. — Excerpta historica iussu imp. Constantini Porphyrogeniti confecta. I. Excerpta de legationibus I—II, ed. C. de Boor, II. Excerpta de virtutibus et vitiis I—II, rec. Th. Büttner-Worst—A. G. Roos, III. Excerpta de insidiis, ed. C. de Boor, IV. Excerpta de sententiis, ed. U. Ph. Boissevain, Berolini, 1903—1910. — Sp. Lampros: Βραχέα χρονικά, Athen, 1932. — Corpus Fontium Historiae Byzantinae I—II, Washington—Berlin, 1967.

Byzantinische historische Quellen erschienen noch in den folgenden Sammlungen: Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, Leipzig—Stuttgart. — Byzantine Texts, ed. by J. B. Bury, London. — Collection Byzantine, publiée sous le patronage de l'Association Guillaume Budé, Paris (mit französischer Übersetzung). — Byzantinische Geschichtsschreiber, herausgegeben von E. v. Ivánka I—XI, Graz—Wien—Köln (nur

in deutscher Übersetzung). — Pamjatniki srednevekovoj istorii narodov centralnoj i vostočnoj Evropi, Moskau (nur in russischer Übers.). — Scriptores Byzantini, Editio Academiae Reipublicae Popularis Romaniae, Bukarest.

Sammelausgaben: J. G. Stritter: Memoriae populorum olim ad Danubium, Pontum Euxinum, paludem Maeotidem, Caucasum, mare Caspium et inde magis ad septentriones incolentium e scriptoribus historiae Byzantinae erutae et digestae I—IV, Petropolis, 1771—1779 (nur in lateinischer Übers.). — K. Dieterich ich: Byzantinische Quellen zur Länder- und Völkerkunde I—II, Leipzig, 1912 (nur in deutscher Übers.). — G. Soyter: Byzantinische Geschichtsschreiber und Chronisten. Ausgewählte Texte mit Einleitung, kritischem Apparat und Kommentar, Heidelberg, 1929. — Georgica. Scriptorum Byzantinorum excerpta ad Georgiam pertinentia. Textum Graecum cum versione georgica edidit et commentariis instruxit S. Kauchtscher iber istoria I—VII, Tbilisi, 1934—1967. — Grcki izvori za bulgarskata istoria I—VII, Sofia, 1954—1969 (mit bulgarischer Übers.). — Vizantiski izvori za istoriju naroda Jugoslavije I—VI, Beograd 1955—1971 (nur in serbischer Übers.).

Literatur: F. Hirsch: Byzantinische Studien, Leipzig, 1876. C. Neumann: Griechische Geschichtsschreiber Geschichtsquellen im zwölften Jahrhundert, Leipzig, 1888. Krumbacher 219-408. - H. Lieberich: Studien zu den Proömien in der griechischen und byzantinischen Geschichtsschreibung I-II, München, 1898-1900. - V. N. Beneševič: Očerki po istorii Vizantii III, St. Petersburg, 1913. — M. Weing a r t : Byzantské kroniky v literatuře cirkevněslovanské I-II, Bratislava, 1922—1923. — N. Iorga: Médaillons d'histoire littéraire byzantine I. Les historiens. Byz 2 (1925) 237-298. E. Gerland: Die Grundlagen der byzantinischen Geschichtsschreibung. Byz 8 (1933) 93-105. - P. J. Alexander: Secular biography at Byzantium. Speculum 15 (1940) 194-209. V. Grecu: La valeur littéraire des oeuvres historiques byzantines. Bsl 13 (1952-53) 252-270. -N.B. Tomadakes: Οί βυζαντινοί ίστορικοί έν σχέσει πρός την άρχαίαν ίστοριογραφικήν παράδοσιν καὶ ή σημασία αὐτῶν. Ἐπιστημονική Ἐπετηρίς τῆς Φιλοσοφικής Σχολής τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, 1954/55, 82-96. — A. Pertusi: L'attaggiamento spirituale della più antica storiografia bizantina. Aevum 30 (1956) 134—166. — M. E. Colonna: Gli storici bizantini del IV al XV secolo I. Storici profani, Napoli, 1956. — H. G. Beck: Überlieferungsgeschichte der byzantinischen Literatur, Geschichte der Textüberlieferung I, Zürich, 1961, 425-510. - R. Browning: Novie izdanija neopublikovannich vizantijskich istočnikov. BB 23 (1963) 69-84. — Projet d'édition d'un Corpus des sources byzantines. Association Internationale des Études byzantines, Bulletin d'information et de coordination I (1964) 33-35; IV (1968) 17-35. H. Ditten: Die im Bonner Corpus enthaltenen Texte und neuere Ausgaben derselben. Miscellanea critica I, Leipzig, 1964, 37-78. - F. H. Tinnefeld: Kategorien der Kaiserkritik in der byzantinischen Historiographie von Prokop bis Niketas Choniates, München, 1971. — Über die einzelnen Quellen s. Moravcsik MTBF und BTI, weitere Literaturebd. 169-174.

Zur Gruppe der erzählenden Quellen gehören auch die historischen Poeme, die mit den Monographien in Prosa insofern verwandt sind, als die Autoren Ereignisse ihrer Zeit beschreiben. Ihre Themen sind recht mannigfaltig: Beschreibungen von Feldzügen, Schlachten, Naturkatastrophen usw. Eine Sondergruppe bilden die sogenannten Klagelieder  $(\vartheta\varrho\tilde{\eta}\nu\iota)$ , in denen die Dichter den Fall byzantinischer Städte, am häufigsten den Fall Konstantinopels, beweinen. Die Autoren gingen aus den verschiedensten Gesellschaftsschichten hervor und demgemäß sind in ihren Poemen viele Stilnuancen, vom archaisierenden bis zum volkstümlichen, vertreten.

Sammelausgaben: E. Legrand: Collection de monuments pour servir à l'étude de la langue néo-hellénique, I. série I-XIX, nouvelle série I-VII, Paris, 1869-1875. — W. Wagner: Carmina Graeca medii aevi, Leipzig, 1874. — E. Legrand: Bibliothèque grecque vulgaire I-VII, Paris, 1889-1895.

Literatur: Krumbacher 706—786, 826—843. — Über die einzelnen Quellen Moravcsik: MTBF und BT I.

Ebenfalls zu der Gruppe erzählender Quellen gehören die hagiographischen Schriften, Lebensbeschreibungen der als Märtyrer und Heilige oder als selig verehrten Personen, hauptsächlich Mönche oder Nonnen. Die einschlägigen Werke sind uns als selbständige Lebensbeschreibungen (βίος) oder Lobreden (ἐγκώμιον), zum Teil als Abschnitte größerer Sammlungen erhalten geblieben. Derartige Sammlungen sind die μηναῖα oder μηνολογίαι, die in zwölf Bänden, nach der Reihenfolge der Monate des Kirchenjahres und nach der Aufeinanderfolge des jährlichen Gedächtnistages, die Biographie der Märtyrer und Heiligen und die Beschreibung ihrer Wundertaten enthalten; ferner die συναξάρια, die gekürzt in einem Band das Leben der Märtvrer und Heiligen der einzelnen Tage erzählen. Die fast unübersichtliche hagiographische Literatur der Byzantiner ist auch für die Profangeschichte von außerordentlichem Wert, weil die meist unbekannten Verfasser im Zusammenhang mit dem Leben der Märtyrer und Heiligen die Zeit ihrer Helden, ihre engere Heimat, und vor allem die Lebensverhältnisse der unteren Volksschichten beleuchten. Oft geben diese Schriften von Ereignissen, zum Beispiel von den Einbrüchen fremder Völker, Kunde, von denen andere Quellen nichts berichten.

Sammelausgaben: Acta Sanctorum, edd. Socii Bollandiani I. Januarii, Antverpiae, 1643. — Propylaeum ad Acta Sanctorum Decembris, Bruxellis, 1940. — J. P. Migne: Patrologia,

Series Graeca, 161 Bände, Paris, 1857—1866. — Analecta Bollandiana I (1882)—89 (1971) (Die Zeitschrift enthält neben zahlreichen Abhandlungen viele kritische Editionen von Heiligenviten).

Literatur: A. Tougard: Quidad profanos mores dignoscendos augendaque lexica conferant. Acta Sanctorum Graeca Bollandiana, Parisiis, 1874. — A. Tougard: De l'histoire profane dans les actes grecs des Bollandistes, Paris, 1874. — A. Ehrhard actes grecs des Bollandistes, Paris, 1874. — A. Ehrhard be l'histoire profane dans les actes grecs des Bollandistes, Paris, 1874. — A. Ehrhard be l'égendes greeques des saints militaires, Paris, 1909. — Ch. Lopare v: Grečeskija žitija svjatich VIII i IX vekov, Petrograd, 1914. — Ch. Lopare v: Agiografija VIII—IX vekov kak istočnik vizantijskoj istorii. Vizantijskoe Obozreme 2 (1916) 167—176. — A. Rudakov: Očerki vizantijskoj kulturi podannim grečeskoj agiografii, Moskau, 1917. — H. Delahaye: Les légendes hagiographiques, Bruxelles, 19273. — A. Ehrhard: Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Literatur der griechischen Kirche von den Anfängen bis zum Ende des 16. Jahrhunderts I—III, Leipzig—Berlin, 1937—1952. — R. Aigrain: L'hagiographie, ses sources, ses méthodes, son histoire, Paris, 1953. — G. Da Costa-Louilet: Saints de Constantinople aux VIIIe, IXe et Xe siècles. Byz 24 (1954) 179—263, 453—511; 25—27 (1955/57) 783—852. — F. Halkin: Bibliotheca Hagiographica Graeca I—III, Bruxelles, 19573. — Beck—Franchi De'Cavalieri: Scritti agiografici (1893—1946) I—III, Città del Vaticano, 1962—1964. — Über einzelne Quellen s. Moravcs ik MTBF und BT I, weitere Literatur ebd. 175—176.

Unter den vielerlei Erzeugnissen der reichen byzantinischen Literatur — die selbstverständlich mehr oder weniger auch die Quellen der historischen Forschungen darstellen — verdienen die Gelegenheitswerke besondere Beachtung, und hier ganz besonders die Reden und Gedichte, die die Hofredner und -dichter für die verschiedensten Ereignisse lieferten, z. B. aus Anlaß der Hochzeit oder des Todes einzelner Mitglieder der kaiserlichen Familie, Kaiserkrönungen, Siege über fremde Völker usw. Obgleich in diesen Erzeugnissen die panegyrische Tendenz, der rhetorische Schwulst, die archaisierenden Völkernamen, antike Zitate und Gemeinplätze dominieren, erhellen sie doch viele unbekannte oder wenig bekannte Einzelheiten der byzantinischen Geschichte.

Sammelausgaben: E. Miller: Recueil des historiens des croisades. Historiens grecs I—II, Paris, 1875-1881. — W. Regel: Fontes rerum byzantinarum I—II, Petropoli, 1892-1917. — Sp. P. Lampros: Ὁ Μαρκιανὸς κῶδιξ 524, Νέος Ἑλληνομνήνων 8 (1911) 3–59, 123-192.

Literatur: Krumbacher 450—498, 706—786. — Über die einzelnen Quellen s. Moravcsik: MTBF und BT I.

Eine spezifisch byzantinische Gattung ist der sogenannte Fürstenspiegel, in dem der Autor, nicht selten der Kaiser selbst, die Pflichten des Herrschers erörtert, das Idealbild des Fürsten entwirft und es mit Ratschlägen und Weisungen für ethisches, religiöses und politisches Verhalten versieht. Derartige Schriften, bei denen man stark den Einfluß der antiken Vorbilder fühlt, enthalten viele historisch verwertbare Mitteilungen.

Literatur: Krumbacher 450-498.

Besonders wertvoll vom historischen Standpunkt aus sind unter den Gelegenheitsschriften weiterhin auch die Briefe, die als in archaisierender Sprache verfaßte literarische Gattung in Byzanz sehr gepflegt waren. Briefe von zahllosen historisch bedeutsamen Personen blieben erhalten und beleuchten das byzantinische Leben von vielen Seiten.

Sammelausgaben: J. Darrouzès: Epistoliers byzantins du X° siècle, Paris, 1960. — J. Darrouzès: Lettres de 1453. Revue des Études Byzantines 22 (1964) 72—127. — N. B. Tomadakes: Βυζαντινὴ ἐπιστολογραφία, Athen, 1969³. — J. Darrouzès: Georges et Demetrios Tornikès, Lettres et discours, Paris, 1970.

Literatur: Krumbach er 450–498. – J. Sykutris: Real-Encyclopaedie der classischen Altertumswissenschaft V. Supplement-Band (1931) Sp. 186-220. – N. B. Tomadakes: Bvζαντινη ἐπιστολογραφία, Εἰσαγωγή. Κείμενα, κατάλογος ἐπιστολογράφων Athen, 1956. – V. A. Smetanin: Epistolografija, Sverdlovsk, 1970.

Besonders wertvolle Quellen sind innerhalb der außerordentlich reichen und weitverzweigten kirchlichen Literatur die Reden, die manches Detail der weltlichen Geschichte beleuchten und sich auch mit den Einbrüchen fremdländischer Findringlinge auseinandersetzen.

Sammelausgaben: J. P. M i g<br/> n e : Patrologia, series Graeca, 161 Bände, Paris, 1857—1866.

Literatur: A. Ehrhard, Krumbacher: S. 37—208. — J. Quasten: Patrology I—III, Utrecht—Antwerpen, 1950—1960. — D. S. Balanos: Οἱ βυζαντινοὶ ἐκκλησιαστικοὶ συγγραφεῖς ἀπὸ τοῦ 800 μέχρι τοῦ 1453, Athen, 1951. — Beck—B. Altaner—A. Stuiber: Patrologie, Freiburg, 1966/67.

Bedeutsame Quellen sind für den Erforscher der byzantinischen Geschichte des weiteren, außer den verschiedenen Völker- und Städteverzeichnissen, die in Handschriften oft eingestreuten chronologischen Eintragungen, mit denen unbe-

kannte Personen das Datum von Ereignissen ihrer Zeit mitteilen und dadurch die zeitliche Reihenfolge einzelner Ereignisse aufhellen.

Sammelausgabe: Sp. Lampros: Ἐνθνμήσεων ἤτοι χρονολογικῶν σημειωμάτων συλλογὴ πρώτη, Νέος Ἐλληνομνήνων 7 (1910) 130-276. — Sp. Lampros — K. Amantos: Βραχέα Χρονικά, Athen, 1932.

Wichtig für die Kenntnis des Staatsapparates der byzantinischen Hofwürden und -ämter sind außer den Werken über die Hofzeremonien die sogenannten Ranglisten.

Literatur: F. I. U s p e n s k i j : Vizantijskaja tabel o rangach. Izvestija Russkago Archeologičeskago Instituta v Konstantinopole (1898) 98—137. — J. B. B u r y : The Imperial Administrative System in the Ninth Century with Revised Text of the Kletorologion of Philotheos, London, 1911. — V. N. B e n e š e v i č : Die byzantinischen Ranglisten nach dem Kletorologion Philothei (De Cer. 1. II. c. 52) und nach den Jerusalemer Handschriften zusammengestellt und revidiert. BNgJb 5 (1926—27) 97—167, 6 (1928) 143—145. — G. O s t r o g o r s k y : Taktikon Uspenskog i taktikon Beneševiča. Sbornik Radova Vizantološkog Instituta 2 (1953) 39—59.

Von den verschiedenen fachwissenschaftlichen Werken sind besonders die zumindest teilweise für militärische Zwecke verfaßten strategischen Schriften wertvoll, weil sie nicht nur über das byzantinische Heer, sondern oft auch über seine Gegner, über die Kriegsorganisation und die Kampfesweise fremder Völker ausführliche Beschreibungen geben.

Literatur: Krumbacher 635-638. — F. I. Uspenskij: Voennoe ustrojstvo vizantijskoj imperii. Izvestija Russkago Archeologičeskago Instituta v Konstantinopole VI, 1 (1900) 154-207. — R. Vári: Corpus Tacticorum Graecorum. Akadémiai Értesitő 25 (1914) 563-568. — R. Vári: Desiderate der byzantinischen Philologie auf dem Gebiete der mittelgriechischen kriegswissenschaftlichen Literatur. BNgJb 8 (1929-1930) 225-232. — Über einzelne Werke s. Moravcsik: MTBF und BT I.

Unerläßlich für das eingehende Studium der byzantinischen Geschichte ist ferner die Kenntnis der Quellen des weltlichen und kirchlichen Rechts, welche die Organisation des Staates und der Kirche sowie die sozialen Verhältnisse veranschaulichen.

Sammelausgaben: G. A. Ralles — M. Potles: Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων Ι-VI, Athen, 1852-1859. — C. E. Zachariae A. Lingenthal: Jus Graecoromanum I-VII,

Lipsiae, 1855-1884 (neue Ausgabe von I. und P. Zepos I-VIII, Athen, 1931). — Justiniani Novellae, ed. K. E. Zachariae von Lingenthal I—II, Lipsiae, 1881.— M.  $K\varrho\iota\tau\sigma\bar{\nu}$   $\tau\sigma\bar{\nu}$   $Ha\tau\xi\bar{\eta}$   $T\iota\tau\sigma\dot{\nu}\varkappa\iota\tau\sigma\varsigma$  sive librorum LX Basilicorum summarium, edd. O. Ferrini—J. Mercati—Fr. Dölger—St. Hoermann—E. Seidl, Città del Vaticano, 1914—1955. — Corpus Juris Civilis I—III, rec. P. Krüger—P. Schoell—G. Kroll, Berolini, 1925—1929—P. Noailles—A. Dain: Les novelles de Léon VI le Sage, Paris, 1944. — Basilicorum libri LX, ser. A: I—IV, ser. B: I—VII, ed. H. J. Scheltema—N. Van De Wal—C. G. E. Heimbach—D. Holwerda, Groningen, 1953—1964.

Literatur: J. Montreuil: Histoire du droit byzantin I—III, Paris, 1843—1846. — K. E. Zachariae von Lingenthal: Geschichte des griechisch-römischen Rechts, Berlin, 1892³ (Nachdruck Aalen, 1955). — Krumbacher 605—613. — A. Albertoni: Per una esposizione del diritto bizantino, Imola, 1927. — R. Taubenschlag: The Law of Greco-Roman Egypt in the Light of the Papyri 332 B. C.—640. A. D., New York, 1944. — I. S. Pereterskij: Digesti Iustiniana, Moskau, 1956.

Jene Verzeichnisse, welche die den einzelnen Patriarchaten zu verschiedenen Zeiten unterstellten Bistümer aufzählen, sind unentbehrlich für die Kenntnis der Organisation der orthodoxen Kirche. Diese Kataloge, die, den in der Zwischenzeit eingetretenen Veränderungen entsprechend, in den späteren Jahrhunderten wiederholt korrigiert und ergänzt wurden, gewähren Einblick in die kirchliche Verwaltung und in die Missionstätigkeit der östlichen Kirche auf fremdem Boden.

Sammelausgaben: G. Parthey: Hieroclis Synecdemus et Notitiae graecae episcopatuum, Berlin, 1866. — C. De Boor: Nachträge zu den Notitiae episcopatuum I—III, Zeitschrift für Kirchengeschichte 12 (1890/91) 303—322, 519—534; 14 (1893/94) 573—599. — H. Gelzer: Ungedruckte und ungenügend veröffentlichte Texte der Notitiae episcopatuum. BZ 1 (1892) 245—282; 2 (1893) 22—72; Abhandlungen der philos-philol. Cl. der k. bayer. Akademie der Wiss. 21 (1901) 529—641. — Corpus notitiarum episcopatuum ecclesiae orientalis Graecae. Herausgegeben von E. Gerland I—II, Socii Assumptionistae Chalcedonenses, 1931—1936.

Literatur: Krumbacher 415–417. — J. Konidares: Ai μητοοπόλεις καὶ αἱ ἀρχιεπισκοπαὶ τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριαρχείου καὶ ἡ «τάξις» αὐτῶν, Athen, 1934. — Beck 148–156. — Über die einzelnen Schriften s. Moravesik: MTBF und BT.

Über die Geschichte der orthodoxen Kirche und ihr Verhältnis zu den verschiedenen Häresien, zum Staat, zur

Westkirche und fremden Völkern unterrichten die Konzilsakten.

Sammelausgaben: D. Mansi: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio I—XXXI, Florentiae, 1759—1798 (Nachdruck Paris, 1901). — E. Schwartz: Acta conciliorum oecumenicorum I—V, Berlin, 1922—1940. — Ch. J. Hefele—H. Leqlerq: Histoire des conciles d'après les documents originaux I—VIII, Paris, 1907—1921.

Eine wichtige Gruppe der Schriften amtlichen Charakters bilden die Urkunden und Akten. In der hochentwickelten Rechtspraxis des byzantinischen Staates spielte der weitverbreitete schriftliche Verkehr eine außerordentliche Rolle. Die Urkunden und Akten sind je nach ihrem Charakter, ihrer Bestimmung und ihrem Ausfertiger recht verschieden. Es gibt weltliche (Kaiser-, Despoten- usw. bzw. Privat-) und geistliche (Patriarchen-, Bischofs- usw.) Urkunden. Die kaiserlichen Urkunden lassen sich in recht unterschiedliche Arten gliedern, wie schon aus der großen Zahl der einschlägigen Termini hervorgeht (ἴνδικτον, τύπος, θέσπισμα, χουσόβουλλος λόγος, σιγίλλιον, πρόσταγμα, δρισμός, κέλευσις, πιττάκιον). Lassen wir das mutmaßlich ins Jahr 841 gehörige Papyrusblatt von St. Denis außer acht, so stammen die ältesten Originale kaiserlicher Urkunden, die wir besitzen, aus dem 11. Jahrhundert. Frühere kennen wir nur aus Abschriften und aus Erwähnungen in historischen Quellen. Unter den kaiserlichen Urkunden sind die sogenannten Auslandsbriefe besonders wertvolle Quellen für die Kenntnis der diplomatischen Beziehungen von Byzanz zu fremden Völkern. Unter den kirchlichen Dokumenten sind für die byzantinische Kulturgeschichte besonders die Gründungsurkunden der Klöster (τυπικά) wichtig. Zu erwähnen ist, daß die Herrscher der mit Byzanz in Berührung befindlichen Völker (Serben, Bulgaren, Seldschuken, Mameluken, osmanische Türken) ihre Urkunden ebenfalls nicht selten in griechischer Sprache ausstellten, da das Griechische im Mittelalter die Sprache der Diplomatie in Südosteuropa war.

Sammelausgaben: F. Trinehera: Syllabus graecarum membranarum, Neapolis, 1865. — S. Cusa: I diplomi greci e arabi di Sicilia I, Palermo, 1868. — F. Miklosich — J. Müller: Acta et diplomata graeca medii aevi I — VI, Vindobonae, 1860 — 1890. — A. Dmitrievskij: Opisanie liturgičeskich rukopisej chranjašichsja v Bibliotekach pravoslavnago vostoka, Kiev, 1895. — Actes de l'Athos I — VI, ed. L. Petit — W. Regel — E. Kurtz — B. Korablev. BB 10 (1903); 12 (1906); 13 (1907); 17 (1910); 19 (1912); 20 (1913), Priloženie. — H. Delaha ye: Deux typics byzantins de l'époque des Paléologues,

Bruxelles, 1921. — F. I. Uspenskij — V. N. Beneševič: Vazelonskie akti, Leningrad, 1927. — F. Dölger: Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden, München, 1931. — G. Rouillard—P. Collomp: Actes de Laura I, Paris, 1937. — P. Lemerle: Actes de Kutlumus I—II, Paris, 1945. — F. Dölger: Aus den Schatzkammern des Heiligen Berges. 115 Urkunden und 50 Urkundensiegel aus 10 Jahrhunderten I—II, München, 1948. — A. Guillou: Les archives de Saint-Jean-Prodrome sur le mont Ménécée, Paris, 1955. — A. Guillou: Les actes grecs de S. Maria di Messina, Palermo, 1963. — J. Bompaire: Actes de Xéropotamou I—II, Paris, 1964. — N. Oikonomides: Actes de Dionysiou, Paris, 1968.

Literatur: P. Marc: Planeines Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit, München, 1903. — O. Seeck: Regesten der Kaiser und Päpste für die Jahre 311 bis 476 n. Chr., Stuttgart, 1919. — F. Dölger: Regesten der Kaiserunkunden des oströmischen Reiches I—V, München—Berlin, 1924—1965. — V. Grumel—V. Laurent: Les regestes des actes du patriarcat de Constantinople I—IV, Kadi Köj—Paris, 1932—1971. — F. Dölger: Mönchsland Athos, München, 1943. — F. Dölger: Byzantinische Diplomatik, Ettal, 1956. — R. Janin: Le monachisme byzantin du moyen âge. Commende et typica (X°—XIV° siècles). Revue des Études Byzantines 22 (1964) 5—44. — H. Hunger: Prooimion. Elemente der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der Urkunden, Wien, 1964. — F. Dölger: Vierzig Jahre Corpus der griechischen Urkunden bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bericht, 1924—1964. Bayerische Akademie der Wissenschaften, Philos. hist. Kl. Sitzungsberichte 1964, H. 12, München, 1965. — F. Dölger—J. Karayannopulos: Byzantinische Urkundenlehre I. Die Kaiserurkunde, München, 1968. — J. Karayannopulos: Bvzantinische Urkundenlehre I. Die Kaiserurkunde, München, 1969. — Weitere Literatur s. Moravcsik: BT I, 179—181.

Eine besondere Gruppe der handschriftlichen Denkmäler bilden - je nach ihrem Beschreibstoff, ihrer Herkunft und ihrem Fundort - die Papyri, die der Boden Ägyptens aus der Zeit vor der arabischen Eroberung in großer Zahl für die Nachwelt bewahrte. Die Papyri enthalten Texte unterschiedlichsten Charakters; es gibt darunter literarische und historische Werke, nicht für die Nachwelt, sondern für die Bedürfnisse des täglichen Lebens bestimmte Urkunden, Verordnungen, Verträge, Gesuche, Protokolle usw., sodann Schriften privaten Charakters, Obligationen, Quittungen, Einladungen, Bitten um Prophezeiungen, Gebete, Briefe usw. Alle sind von Händen jener Zeit geschrieben, zumeist nicht Kopien, sondern Originalkonzepte, die außerordentlich wertvolle Quellen für die staatlichen und sozialen Verhältnisse des byzantinischen Ägyptens und für das Leben der unteren Volksschichten bilden.

Sammelausgaben: J. Maspero: Papyrus grees d'époque byzantine I—III, Le Caire, 1910—1916. — A. Heisenberg — L. Wenger: Byzantinische Papyri in der k. Hof- und Staatsbibliothek zu München, Leipzig—Berlin, 1914. — A. S. Hunt—C. C. Edgar: Select Papyri with an English Translation I—II, London—New York, 1932—1934. — G. Zereteli—P. Jernstedt: Papyri russischer und georgischer Sammlungen III. Spätrömische und byzantinische Texte, Tiflis, 1930. — Gy. Moravcsik: A papiruszok világából [= Aus der Welt der Papyri], Budapest, 1942.

Literatur: P. Viereck: Die byzantinischen Studien und die Papyri. BZ 11 (1902) 284—288. — L. Mitteis — U. Wilcken: Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde I—II, Leipzig, 1912 (1963²). — W. Schubart: Einführung in die Papyruskunde, Berlin, 1918. — P. Collomp: La papyrologie, Paris, 1927. — K. Preisendanz: Papyrusfund und Papyrusforschung, Leipzig, 1933. — A. Bataille: Les papyrus [Traité d'Études Byzantines II], Paris, 1955. — Gy. Moravesik: Miről vallanak a papiruszok? [= Was verraten die Papyri?], Budapest, 1961. — E. G. Turner: Greek Papyri. An Introduction, Oxford, 1968. — Weitere Literaturv. Moravesik: BT I, 181—182.

Eine Sondergruppe der schriftlichen Denkmäler im Hinblick auf die Qualität des Schreibmaterials und die Ausführung der Schrift bilden die Inschriften, die, in Stein, Erz, Elfenbein geschnitten oder auf Gemälden in Mosaik und Email ausgeführt, in großer Zahl erhalten blieben. Der Inhalt der Inschriften ist verschieden. Es gibt solche öffentlichen Charakters, wie z. B. Texte zum ewigen Gedenken an Kaiser, an die Ausführung von Bauwerken usw., ferner solche privater Natur, wie z. B. Grabaufschriften, die gleichwohl auch für die staatlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse wertvolle Hinweise liefern. Bezeichnend ist, daß die griechische Sprache — wie im diplomatischen Verkehr — auch auf den Inschriften fremder Völker auftaucht. Griechisch wurden z. B., offenbar durch die Hand byzantinischer Kriegsgefangener, die sogenannten protobulgarischen Inschriften geschrieben. Ein Handbuch der byzantinischen Epigraphik steht noch aus.

Sammelwerke: A. Boeckh—A. Kirchhoff: Corpus Inscriptionum Graecarum IV, Berolini, 1859.—V. Latyšev: Sbornik grečeskich nadpisej christianskich vremen iz južnoj Rossii, St.-Petersburg, 1896.—G. Millet—J. Pargoire—L. Petit: Recueil des inscriptions chrétiennes du Mont Athos, Paris, 1904.—G. Lefèbvre: Recueil des inscriptions grecques chrétiennes d'Égypte, Le Caire, 1907.—R. Aigrain: Manuel d'épigraphie chrétienne I. Inscriptions grecques, Paris, 1913.—H. Grégoire: Recueil des inscriptions grecques chrétiennes d'Asie Mineure I, Paris, 1922.—L. Jalabert—R. Mouterde: Inscriptions grecques et latines de la Syrie

I—IV, Paris, 1929—1955. — N. Bees: Corpus der griechischchristlichen Inschriften von Hellas I, 1, Athen, 1941. — V. Beševliev: Die protobulgarischen Inschriften, Berlin, 1963. — V. Beševliev: Spätgriechische und spätlateinische Inschriften aus Bulgarien, Berlin, 1964.

Literatur: W. Larfeld: Handbuch der griechischen Epigraphik I—II, Leipzig, 1902—1907. — W. Larfeld: Griechische Epigraphik, München, 1914³. — C. M. Kaufmann: Handbuch der altchristlichen Epigraphik, Freiburg, 1917. — M. Avi-Yonah: Abbreviations in Greek Inscriptions, Jerusalem—London, 1940. — C. A. Mango: The Byzantine Inscriptions of Constantinople. American Journal of Archaeology 55 (1951) 52—66. — Weitere Literaturs. Moraves ik: BTI, 182—184.

Eine Sondergruppe der inschriftlichen Denkmäler bilden die byzantinischen Münzen, auf denen neben dem Bild der Kaiser und anderen Darstellungen die Namen der Herrscher — oft nur in der Form eines Monogramms — und auf der Rückseite zumeist der Name Christi, der Mutter Gottes oder irgendeine andere Inschrift zu lesen sind. Die Münzen sind hauptsächlich für die Geschichte der Mitherrscher (Mitkaiser) und für die Chronologie der Herrscher, ferner für die wirtschaftlichen Verhältnisse wichtige Quellen.

Sammelausgaben: J. S a b a t i e r: Description générale des monnaies byzantines frappées sous les empereurs d'Orient depuis Arcadius jusqu'à la prise de Constantinople par Mahomet II, I—II, Paris 1862 (Nachdruck Leipzig, 1930, Graz, 1955). — W. W r o t h: Catalogue of the Imperiale Byzantine Coins in the British Museum I—II, London, 1908 (Nachdruck New York, 1966). — I. I. Tolstoj: Vizantijskija moneti I—IX, St. Petersburg, 1912—1914. — H. Goodacre: Handbook of the Coinage of the Byzantine Empire I—III, London, 1928—1933 (Nachdruck 1951).

Literatur: S. Mc Mosser: A Bibliography of Byzantine Coin Hoards, New York, 1935. — D. M. Metcalf: Coinage in the Balkans 820—1355, Thessalonike, 1965. — Weitere Literaturs. Moravesik: BT I, 184.

Ähnlich wie die Münzen sind die Siegel der Kaiser und der verschiedenen weltlichen und kirchlichen Würdenträger und Beamten wertvolle Quellen; dem Rang der betreffenden Persönlichkeiten entsprechend sind dies Gold-, Silber- oder Bleisiegel. Auf der Vorder- und Rückseite sind die Bilder der Kaiser, Christi, der Mutter Gottes oder Heiliger zu sehen mit auf sie bezüglichen, oft in metrischer Form verfaßten zweizeiligen Texten, mit denen die Betreffenden die Hilfe der Himmlischen erflehen. Die Siegel liefern hauptsächlich zur Ermittlung einzelner byzantinischer Persönlichkeiten

(Prosopographie) und der byzantinischen Verwaltung wertvolles Material.

Sammelausgaben: G. Schlumberger: Sigillographie de l'empire byzantin, Paris, 1884. — K. Konstantopulos: Βυζαντιακὰ μολυβόδουλλα, Συλλογὴ 'Αναστασίου Κ. Π. Σταμούλη, Athen, 1930. — F. Dölger: Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden, München, 1931. — F. Dölger: Aus den Schatzkammern des Heiligen Berges. 115 Urkunden und 50 Urkundensiegel aus 10 Jahrhunderten I—II, München, 1948. — V. Laurent: Documents de sigillographie byzantine. La Collection C. Orghidan, Paris, 1952. — V. Laurent: Les sceaux byzantins du Médailler Vatican I, Città del Vaticano, 1962. — V. Laurent: Le Corpus des sceaux de l'empire byzantin V. L'Église, Paris, 1963—1966.

Literatur: V. Laurent: Les bulles métriques dans la sigillographie byzantine, Athènes—Bucarest, 1932—1937.— V. Laurent: Le Corpus des Sceaux de l'empire byzantin. Revue des Études Byzantines 22 (1964) 314—317.— Weitere Literaturs. Moravesik: BT I, 184—185.

Zu erwähnen ist, daß zur Erforschung der byzantinischen Geschichte auch diejenigen Quellen unentbehrlich sind, die die historischen Literaturen der mit Byzanz in Verbindung stehenden Völker in koptischer, syrischer, armenischer, georgischer, arabischer, persischer, slawischer und lateinischer Sprache enthalten.

Sammelausgaben: A. A. Vasiljev: Vizantija i Arabi I—II, St. Petersburg, 1900—1902. — A. A. Vasiljev—M. Canard: Byzance et les Arabes I—II, Bruxelles, 1935—1968.

Literatur: A. Potthast: Bibliotheca Historiae Medii Aevi I—II, Graz, 1954 (jetzt teilweise ersetzt durch das Repertorium Fontium Historiae Medii Aevi primum ab Augusto Potthast digestum I. Series collectionum I (A—B), Romae, 1962 ff.). — M. Chevalier: Répertoire des sources historiques du moyen âge. Bio-bibliographie, Paris, 1905. — A. D. Ljublinskaja: Istočnikovedenie istorii srednich vekov, Leningrad, 1955.

Die Byzantinologie ist — wie wir sahen — eine verhältnismäßig junge Wissenschaft. Ihre systematische Pflege blickt, von der grundlegenden Tätigkeit Krumbachers an gerechnet, im ganzen auf acht Jahrzehnte zurück. Dies erklärt, weshalb mit den international betriebenen, weitverzweigten Forschungen, die in der Aufhellung zahlreicher Einzelheiten des Lebens und der Kultur des Byzanz bedeutende Ergebnisse erreichten, die philologische Grundlegung nicht Schritt zu halten vermochte. Um nur die historischen Quellen, im engeren Sinn des Wortes, Monographien und Chroniken, ins Auge zu fassen,

so konnten die zu ihrer Zeit großzügigen, doch heute schon veralteten und nicht fehlerfreien Sammlungen, wie das Pariser und das Bonner Corpus, noch nicht durch neue Werke ersetzt werden. Eine große Reihe byzantinischer historischer Quellen harrt noch ihrer textkritischen Ausgabe, wie z.B. Malalas, das >Chronikon Paschale<, der sogenannte Georgios Continuatus und Theophanes Continuatus, Genesios, Leon Diakonos, Michael Attaleiates, Kedrenos, Nikephoros Bryennios, Kinnamos, Niketas Choniates, Georgios Pachymeres, Nikephoros Gregoras, Johannes Kantakuzenos, abgesehen davon, daß z.B. die kritische Ausgabe einzelner Werke wie der >Taktik< Leos des Weisen und des Traktats >De cerimoniis aulae byzantinae
von Konstantinos VII. unvollendet blieb. Doch auch andere zahlreiche byzantinische Werke mit Quellenwert ruhen noch unveröffentlicht in Handschriften.

Die Hauptaufgabe der Byzantinistik bildet heute demnach, die kritischen Ausgaben von bekannten byzantinischen Quellen zu liefern und die bisher unbekannten Quellen zu publizieren. So heißt denn die Materialerschließung (Heuristik) auf dem Gebiet der byzantinischen Forschungen eine größere Bedeutung und Rolle als auf anderen verwandten Gebieten. Neues Material, eventuell überraschende Funde sind aus Agyptens Boden zu gewärtigen, in dem noch Tausende von Papyri verborgen sein mögen. Viele unveröffentlichte oder noch nicht verwendete Kopien veröffentlichter Werke sind in den byzantinischen Handschriften enthalten, die in verschiedenen Handschriftensammlungen und Bibliotheken verwahrt werden. Es genügt, darauf zu verweisen, daß in der neuesten Zeit aus der Bibliothek eines griechischen Klosters die vollständige Handschrift des berühmten Lexikons des Patriarchen Photios zum Vorschein kam, die auch die bisher noch fehlenden Teile des Werkes enthält, und daß in der Bibliothek des konstantinopolitanischen Patriarchats eine Palimpsest-Handschrift entdeckt wurde, die Einzelheiten enthält, die von der Textausgabe des konstantinischen Werkes De cerimoniise stark abweichen. Erst vor kurzem kam im Escorial aus einer Handschrift die Rede des nachmaligen Patriarchen Michael Anchialu zum Vorschein, die er vor Kaiser Manuel I. hielt und die u. a. ausführlich den Sieg des Kaisers über die Ungarn behandelt. Unseres Wissens enthält derselbe Kodex auch noch andere unveröffentlichte, für die Geschichte Ungarns bedeutsame Reden.

Byzantinische Handschriften sind teils in den Ländern zu finden, die einst zum Byzantinischen Reich gehörten, teils in westeuropäischen Sammlungen. Diese sind zum Teil im 15. und 16. Jahrhundert angelegt worden, als unter der Einwirkung des italienischen Humanismus mit dem Aufspüren und Sammeln der griechischen Handschriften und ihrer Verbringung von Ost nach West begonnen wurde. Die Tätigkeit der Humanisten war von großer Bedeutung für die Erhaltung der byzantinischen Quellen; denn die byzantinischen Bibliotheken sind zum Teil vernichtet worden. Zahllose griechische Handschriften, darunter auch byzantinische, die im Laufe der Jahrhunderte die Gewalt der Naturkräfte und menschlicher Hände überlebt hatten, wurden im Jahre 1204 vernichtet, als die Kreuzfahrer Konstantinopel eroberten und plünderten, und das wiederholte sich im Jahre 1453, als die Türken das gleiche taten. Ein großer Teil der byzantinischen Handschriften wird heute in westeuropäischen Handschriftenarchiven und Bibliotheken verwahrt.

Die bedeutendsten Sammlungen sind die folgenden:

In Ägypten: Kairo (Πατριαρχική Βιβλιοθήκη), Katharinen-Kloster auf Sinai (Μονή τῆς ΄Αγίας Αἰκατερίνης).

In Belgien: Brüssel (Bibliothèque Royale).

In Deutschland: Berlin (Deutsche Staatsbibliothek), Leipzig (Universitätsbibliothek), München (Bayerische Staatsbibliothek).

In England: Cambridge (Corpus Christi College, Trinity College, University Library), Holkham (Earl of Leicester), London (British Museum), Oxford (Bodleian Library, Colleges).

In Frankreich: Paris (Bibliothèque Nationale), Strasbourg

(Bibliothèque Universitaire et Provinciale).

In Griechenland: Athen (Ἐθνικὴ Βιβλιοθήκη) und in einzelnen Klöstern (Ἦθως, Μετέωρα, Πάτμος, Μέγα Σπήλαιον, letzteres ist 1934 abgebrannt).

In Holland: Leiden (Universiteits-Bibliotheek).

In Italien: Bologna (Biblioteca Universitaria), Florenz (Biblioteca Laurenziana), Grottaferrata (Biblioteca della Badia), Mailand (Biblioteca Ambrosiana), Messina (Biblioteca Universitaria), Modena (Biblioteca Estense), Neapel (Biblioteca Nazionale), Rom (Biblioteca Apostolica Vaticana, Biblioteca Angelica, Biblioteca Casanatense, Biblioteca Nazionale), Turin (Biblioteca Nazionale dell'Università) (1904 abgebrannt), Venedig (Biblioteca Marciana).

In Österreich: Wien (Nationalbibliothek).

In Palästina (Israel): Jerusalem (Πατριαρχική Βιβλιοθήκη). In der Sowjetunion: Leningrad (Publičkaja Biblioteka),

In der Sowjetunion: Leningrad (Publičkaja Biblioteka), Moskau (Gosudarstvennij Istoričeskij Muzej, früher: Sinodalnaja Biblioteka).

In Spanien: Madrid (Biblioteca Nacional), Escorial.

In der Türkei: Istanbul (Eski Saraj Ελληνικός Φιλολογικός Σύλλογος, Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, Μετόχιον Παναγίου Τάφου,

Πατριαρχική Βιβλιοθήκη).

Die wichtigsten Fundorte der Urkunden sind die Handschriftenarchive der Klöster auf dem Berge Athos, in Kleinasien, auf Patmos und Chios, ferner die Archive des Vatikans, Venedigs, Süditaliens und Wiens. Die aufgezählten Samm-

lungen enthalten meist auch Papyri.

Über das byzantinische Material der einzelnen Sammlungen unterrichten die Handschriftenkataloge, doch sind in dieser Hinsicht noch große Mängel zu beklagen. Für etliche Sammlungen gibt es bis heute keinen Katalog oder nur einen handschriftlichen, den man nur an Ort und Stelle gebrauchen kann. Ein Teil der im Druck erschienenen Kataloge ist veraltet und mangelhaft, und selbst die nach modernen Grundsätzen angelegten, ausführlichen Kataloge sind zum Teil unvollständig. So enthalten zum Beispiel die fünf Bände des vorbildlichen Katalogs der griechischen Handschriften der Vatikanischen Bibliothek, die im Verlauf von vierzig Jahren erschienen sind, nur die wissenschaftliche Beschreibung von 1126 Handschriften aus den 2608, die zur Standardsammlung gehören. Wiederholt wurde bereits der Plan eines Sammelkatalogs der griechischen Handschriften erwogen und wurden Vorschläge zu einer einheitlichen Beschreibung der Handschriften vorgelegt. Mit der Ermittlung und Registrierung griechischer Handschriften befaßt sich übrigens das Pariser 'Institut de recherche et d'histoire des textes', das den Forschern bereitwillig Auskünfte erteilt.

Literatur: R. Cantarella—A. Pertusi: Proposta per adozione di normi generali per la descrizione dei codici greci. Studi Bizantini e Neoellenici 7 (1953) 3—5. — H. Gerstinger: Vorschläge zur Schaffung eines Gesamtkatalogs der griechischen Handschriften und eines einheitlichen internationalen Handschriftenbeschreibungsschemas. Studi Bizantini e Neoellenici 7 (1953) 87—92. — M. Richard: Régies à suivre pour la confection des catalogues de manuscrits grecs, Bruxelles, 1954. — A. Thuilier: Pour l'établissement d'un index collectif international des manuscrits grecs. Akten des XI. Internationalen Byzantinistenkongresses München, 1960, 624—628. — M. Richard: Répertoire des bibliothèques et des catalogues de manuscrits grecs, Paris, 1958²— Supplément I, Paris, 1964. — L. Polites: 'Οδηγὸς καταλόγων χειρογράφων, Athen, 1961.

Bei der Beschreibung der Handschriften hat man folgende Einzelheiten zu beachten: Die Signatur der Handschrift (z. B. codex Venetus-Marcianus gr. 524), Alter, Material (membra-

neus, chartaceus), Maße der Blätter und des Schriftspiegels, Zahl der Blätter und Zahl der Zeilen auf den einzelnen Seiten, Art der Schrift (uncialis, minuscula), genaue Angabe des Inhalts, im Falle von publizierten Texten Angabe der betreffenden Publikationen und — wenn feststellbar — Angaben über den Kopisten und seine Herkunft, Wasserzeichen usw.

Heute ist das Studium der Handschriften schon wesentlich erleichtert durch die Photokopien und Mikrofilme, die man von jeder größeren Bibliothek, unter Umständen auf dem Wege über das erwähnte Pariser Institut, beschaffen kann; allerdings können diese in gewissen Fällen die Untersuchung des Originals am Orte nicht ersetzen. So z. B. kann man auf den Photokopien die Rasuren, die Stellen der ausgekratzten Buchstaben und die Farbnuancen der Tinte, die verraten, daß verschiedene Hände am Werke waren, nicht erkennen.

Literatur: K. Krumbacher: Die Photographie im Dienste der Geisteswissenschaften. Neue Jahrbücher für das klassische Altertum 17 (1906) 601-659, 727.-H. Rabe: Handschriften-Photographie. Philologische Wochenschrift 52 (1932) 29-31.-Weitere Literaturs. Moravesik: BT I, 187.

Die Erzeugnisse der byzantinischen Literatur, darunter auch die historischen Werke, sind uns, von geringen Ausnahmen abgesehen, nicht im Originalkonzept der Autoren, sondern nur in späteren Kopien erhalten geblieben. Die erste Aufgabe ist also, die Textüberlieferung zu klären, d. h. die vorhandenen Handschriften ausfindig zu machen und sie miteinander sorgfältig zu vergleichen (collatio). So kann man das Verhältnis der Abschriften zueinander und zum Originaltext feststellen. Zu untersuchen sind zu diesem Zweck die Varianten der einzelnen Handschriften; die Entstehung abweichender Varianten ist eine natürliche Begleiterscheinung des handschriftlichen Kopierens. Wenn der Librarius ermüdet, kann es leicht geschehen, daß er den ihm vorliegenden Text nicht buchstabengetreu wiedergibt, ihm bei der Abschrift Fehler unterlaufen. Ein solcher ist z. B. die Auslassung einzelner sich wiederholender Buchstaben oder Silben (haplographia), z. B. βάροι statt βάρβαροι. Nicht selten kommt es vor, daß das Auge des Kopisten von einem Wort auf ein anderes, in der folgenden Zeile stehendes, gleiches Wort oder auf eines mit gleicher Endung überspringt, und er demzufolge die dazwischenliegenden Wörter, wenn nicht gar ganze Zeilen ausläßt. Mit dem Gegenteil dieser Erscheinung hat man es zu tun, wenn der Kopist einzelne Buchstaben oder Silben irrtümlich zweimal schreibt (dittographia), z. B.

Οὐγγαράρων statt Οὐγγάρων, oder er ganze Wortgruppen wiederholt. Ein häufiger Fehler ist ein vertauschter Buchstabe, z. B. Δολοήχος statt Λοδόϊχος und eine damit verwandte Erscheinung die fehlerhafte Wortfolge, die sich auf zwei oder mehrere Wörter erstrecken kann, z. B. ἀνώλεθρος

καὶ αἰώνιος statt αἰώνιος καὶ ἀνώλεθρος.

Die Entstehung einer fehlerhaften Variante ist manchmal nur darauf zurückzuführen, daß der Kopist das betreffende Wort einfach falsch liest oder falsch niederschreibt, ein ihm weniger bekanntes Wort durch ein bekanntes ersetzt, z. B. 'Αβάρων durch 'Αράβων. Eine Fehlerquelle kann die itazistische Aussprache sein, besonders wenn man weiß, daß bei den Byzantinern lautes Lesen und Schreiben üblich war. Ungebildete Kopisten, die zumeist vulgäre Texte abschrieben, kannten die aus der Antike überkommene, traditionelle Orthographie nicht und machten daher Schreibfehler, indem sie gleichklingende, doch verschieden geschriebene Wörter miteinander verwechselten (z. B.  $\mu \acute{\epsilon} \nu \epsilon \iota - \mu \alpha \acute{\iota} \nu \epsilon \iota$ ). Andere Bildungsmängel des Kopisten können ebenfalls Fehler ergeben; kennt er z. B. den Schrifttyp des ihm vorliegenden Textes und dessen Abkürzungen nicht, so vermag er manche Worte nicht zu enträtseln und wird sie falsch abschreiben, z. B. Χωράκουλ statt Χαράκουλ.

Im Zusammenhang mit der Schrift war schon die Rede davon, daß es sowohl in der Unzial- wie auch in der Minuskelschrift einander gleichende und daher leicht verwechselbare Buchstabenformen gibt; durch deren Verwechslung entstehen dann fehlerhafte Varianten, z. B. Μάϊτζας statt Βάϊτζας. Wie wir sehen, unterlaufen diese Fehler hauptsächlich beim Schreiben von dem Kopisten unbekannten Eigennamen. Es kommt auch vor, daß der Kopist Marginalien des ihm vorliegenden Textes — Eintragungen späterer Leser — in den Text mit hineinnimmt, in dem Glauben, sie gehörten zum Original. In vielen byzantinischen Handschriften findet man die Spuren der Hände späterer Leser, die teils am Rande zu einzelnen Textstellen abweichende Varianten mitteilen, teils mittels Rasur den Text selbst verbessern. Nun ist aber die 'Verbesserung' zuweilen eine Schlimmbesserung, z. B. der Name Δινζίοιγος in einer Handschrift des Chronicon Paschuale aus dem 10. Jahrhundert, den zwei spätere Hände aus dem  $\Delta w \zeta i \chi$  des Originals entstellten und der in dieser fehlerhaften

Form auch in die Publikation einging.

Da die Kopistenfehler sich vererben, die späteren Hände sie aus früheren Kopien in ihre eigenen übernehmen, kann man aufgrund der Übereinstimmungen bzw. Abweichungen

der Varianten, d. h. aufgrund der gemeinsamen Fehler in den meisten Fällen - sofern man es nicht mit einer kontaminierten Textüberlieferung zu tun hat — das Verhältnis der erhalten gebliebenen Kopien untereinander feststellen, den Stammbaum (das sogenannte Stemma) der Handschriften aufstellen, deren verschlungene Zweige zum Text des Urexemplars (Archetypus) zurückführen, von dem die uns erhaltenen Texte abstammen. Mit diesem Vorgang, d. h. durch die Ausmerzung der fehlerhaften Varianten, kann man annähernd den ursprünglichen Text des Werkes ermitteln, was letztlich das Ziel der Textkritik ist. Natürlich ergeben sich auch Fälle, in denen gewisse Fehler späterer Kopien bis zum Archetypus zurückreichen, ein Zeichen dafür, daß auch dieser nur eine Abschrift des Originalkonzeptes ist. In einem solchen Fall kann man den verdorbenen Text nur aufgrund von Mutmaßungen (coniectura) verbessern. Als Anhaltspunkt kann dabei der Sprachgebrauch des Verfassers des betreffenden Werkes dienen.

Das Ergebnis der Handschriftenuntersuchung ist die textkritische Ausgabe, in deren Einleitung der Herausgeber die einzelnen Handschriften registriert, die er am vorteilhaftesten durch für den Fundort charakteristische Buchstaben wiedergibt (z. B. M = Monacensis). Unter dem wiederhergestellten Text ist der Platz für den sogenannten apparatus criticus, der aus zwei Teilen besteht; der erste mit F (= Fontes) bezeichnete Teil enthält Hinweise auf die Quellen des herausgegebenen Werkes und auf die Zitate aus der Antike und der Bibel; im zweiten, mit V (= variae lectiones) bezeichneten Teil zählt der Herausgeber (unter Vernachlässigung der durch die itazistische Aussprache verursachten orthographischen Fehler) die unterschiedlichen Varianten der herangezogenen Handschriften auf, und gibt die von ihm selbst oder von anderen Forschern vorgeschlagenen Verbesserungen an. Zwei Arten dieses zweiten Teils des Apparats können fallweise abwechselnd angewendet werden: Der positive Apparat enthält sämtliche Varianten der Handschriften, auch die von den in den Text aufgenommenen Varianten abweichenden, also fehlerhaften Lesarten; der negative Apparat dagegen teilt nur die letzteren mit. Für die Verwendung der kritischen Zeichen und Erstellung des Apparats gibt es eine internationale Regelung.

Zu beachten ist, daß für die Publikation der in den verschiedenen Bibliotheken, Sammlungen und Museen verwahrten Urkunden, Papyri und Inschriften eine einigermaßen andere Vorschrift als für die handschriftlich erhalten gebliebe-

nen literarischen Werke gilt. Während nämlich die letzteren im allgemeinen in mehreren handschriftlichen Kopien vorhanden sind, sind von den ersteren — von einigen Ausnahmen abgesehen — nur einzige Exemplare erhalten geblieben. Eben deshalb zieht man bei der Publikation von Urkunden, Papyri und Inschriften die sogenannte diplomatische Textedition vor, d. h., man schreibt den Text buchstabengetreu ab, setzt die Abkürzungen in Klammern und macht im Apparat höchstens auf orthographische Fehler oder Verbesserungen aufmerksam.

Was nun die Frage der Textüberlieferung der byzantinischen historischen Literatur anlangt, so soll auf gewisse spezifische Erscheinungen verwiesen werden, die bei einer textkritischen Ausgabe in Betracht zu ziehen sind. Uns sind historische Werke bekannt, die von ihren Autoren überarbeitet worden und so in zweierlei Fassungen erhalten geblieben sind. Häufig ist auch der Fall – hauptsächlich bei volkstümlichen Chroniken und historischen Poemen -, daß zeitgenössische oder spätere Verfasser die einzelnen Werke unter eigenem Namen neu formulierten, und die literarischen Schöpfungen auf diese Weise in zwei oder mehreren Varianten der Nachwelt bekannt wurden. Schwierig ist in diesem Fall, den ursprünglichen Autor und den ursprünglichen Text festzustellen. Die Abweichungen sind in solchen Fällen so groß, daß sie den Rahmen des apparatus criticus sprengen würden, und es scheint daher zweckmäßig, die verschiedenen Varianten parallel oder etwa jede für sich zu publizieren. Erwünscht ist, daß der griechische Text der kritischen Ausgabe byzantinischer historischer Werke von einer Übersetzung in eine moderne Sprache begleitet wird, weil die Übersetzung zugleich eine Interpretation ist, die sich nicht nur wegen der sprachlichen Buntheit der byzantinischen historischen Quellen, sondern auch wegen der Ansprüche der breiteren Kreise der Historiker als notwendig erweist.

Literatur: O. Stählin: Editionstechnik, Leipzig, 1914². — H. Kantorowicz: Einführung in die Textkritik, Leipzig, 1921. — L. Cantarella: Proposta di un Corpus Inscriptionum Byzantinarum. Deuxième Congrès International des Études Byzantines 1927. Compte-rendu, Belgrade, 1929, 173—175. — P. Collomp: La critique des textes, Strasbourg, 1931. — Emploi des signes critiques, disposition de l'apparat dans les éditions savantes de textes grecs et latins. Conseils et recommandation par J. Bidez et A. B. Drachmann, Édition nouvelle par A. Delatte et A. Severyns, Bruxelles-Paris, 1938. — G. Pasquali: Storia della tradizione e critica del testo, Firenze, 1952². — Règles à suivre pour l'édition des actes byzantins. Revue des Études Byzantines 10 (1952) 124—128. — F. Dölger: Richtlinien für die Heraus-

gabe byzantinischer Urkunden. Studi Bizantini e Neoellenici 7 (1953) 55-60. — P. Maas: Textkritik, Leipzig, 1957.³ — H.-G. Beck: Überlieferungsgeschichte der byzantinischen Literatur. Geschichte der Textüberlieferung I, Zürich, 1961, 423-510. — B. A. van Groningen: Traité d'histoire et de critique des textes grecs, Amsterdam, 1963. — H. van Thiel—H. Merkelbach: Lesebuch zur Einführung in die Paläographie und Textkritik, Göttingen, 1964. — Weitere Literaturs. Moravesik: BT I, 190-191.

Zum Zweck der richtigen Auslegung und kritischen Interpretation der Quellen muß der Forscher besonders aufmerksam auf die für die byzantinischen Autoren im allgemeinen charakteristische Tendenz der Archaisierung und Klassizisierung achten, von der wir schon im Zusammenhang mit der Gattung der zeitgeschichtlichen Monographie gesprochen haben. Nicht nur die Verfasser solcher Werke, sondern auch andere, z.B. die Rhetoren, Verfasser von Lobreden, verwandten mit Vorliebe die archaisierenden Völkernamen, d. h., sie identifizierten die zu ihrer Zeit lebenden fremden Völker mit solchen, die sie aus antiken Quellen kannten und vertauschten deshalb ihren wirklichen Namen mit verschiedenen antiken Völkernamen. Der häufigste unter den archaisierenden Völkernamen ist Σκύθαι, den man einer ganzen Reihe der osteuropäischen Völker des Mittelalters anhängte, und der fast gleichbedeutend mit  $\beta \acute{a} \rho \beta \alpha \rho \sigma \iota$  ist. Auf ein engeres Feld sind die Namen Παίονες oder Παννόνιοι beschränkt, die Spezialnamen für Bulgaren und Ungarn sind. Solche Identifikationen beruhen entweder auf der geographischen Lage, also auf dem gleichen Wohngebiet, dem verwandten ethnischen Charakter oder auf der Ähnlichkeit der Völkernamen. Doch begegnet man neben den allgemein bekannten archaisierenden Völkernamen auch solchen, die sich einzelne Schriftsteller ausgedacht haben. Es kommt auch vor, daß der Historiker selbst nicht entscheiden kann, mit welchem antiken Volk er ein Volk seiner Zeit identifizieren sollte. Zosimos im 5. Jahrhundert ist z. B. im Zweifel, ob er die Hunnen βασίλειοι Σκύθαι oder Σιγύνναι nennen soll. In gewissen Fällen, wenn man keine Parallelquellen heranziehen kann, ist es sozusagen unmöglich zu entscheiden, auf welches den Byzantinern bekannte zeitgenössische Volk der antike Völkername sich bezieht.

In der panegyrischen Literatur gibt es Beispiele dafür, daß ein Rhetor ein und demselben Volk mehrere archaisierende Völkernamen gibt, offenbar in der Absicht, die Zahl der durch den Kaiser besiegten Völker größer erscheinen zu lassen. Bei der Untersuchung der Völkernamen darf man nicht außer

acht lassen, daß die Byzantiner über die ethnische Eigenart, die Lebensweise, die Bräuche der einzelnen fremden Völker und ihre Beziehungen zueinander zuverlässige Mitteilungen erhielten. Der Gebrauch einzelner Völkernamen (z. B.  $O\bar{v}vvoi$ ,  $To\bar{v}oxoi$ ) wurzelt nicht immer in der Archaisierung, sondern spiegelt unter Umständen tatsächliche politische und organisatorische Veränderungen im Leben der betreffenden Völker wider.

Eine eingehende Untersuchung der in den byzantinischen Quellen vorkommenden archaisierenden Völkernamen, überhaupt des Gebrauchs der Völkernamen im vollständigen einschlägigen Quellenmaterial und die Publikation der Namen in lexikalischer Ordnung ist eine der wichtigen Aufgaben der Zukunft. Nur ein solches Hilfswerk kann viele auftauchende Detailfragen klären helfen.

Literatur: J. Darkó: A magyarokra vonatkozó népnevek a bizánci iróknál, Budapest, 1910, dasselbe deutsch: Die auf die Ungarn bezüglichen Volksnamen bei den Byzantinern. BZ 21 (1912) 472-487. — K. Amantos: Τὰ ἐθνολογικὰ ὀνόματα εἰς τοὺς βυζαντινοὺς συγγραφεῖς, Ἑλληνεκά 2 (1929) 97-104. — Gy. Moravcsik: Die archaisierenden Namen der Ungarn Byzanz. BZ 30 (1929-30) 247-253. — J. Moravcsik: Byzantinische Humanisten über den Volksnamen türk. Κὅτοϊοί Csoma-Archivum 1 (1926-32) 381-384. — Weitere Literatur Moravcsik: MTBF 244-249, BT I, 198-199; II, 13-17.

Der Einfluß der antiken Vorbilder zeigt sich in den byzantinischen Quellen auch auf anderen Gebieten. Bei der ethnographischen Beschreibung fremder Völker schlagen oft die von antiken Schriftstellern geerbten Gesichtspunkte und Gemeinplätze (topoi) durch. In vielen Fällen läßt sich genau feststellen, daß der byzantinische Schriftsteller seine Kenntnisse selbst wenn diese aus eigener Erfahrung oder aus zuverlässiger mündlicher Mitteilung geschöpft sind — in das traditionelle Gewand der kanonische Autorität genießenden antiken Literatur kleidet. Es kommt wiederholt vor, daß der byzantinische Schriftsteller Ereignisse oder Geschichten aus seiner Zeit in der Weise vorträgt, daß er sie mit Motiven aus seinen antiken Vorbildern ausschmückt, die Art der Beschreibung und Erzählung des antiken Historikers nachahmt. So z. B. nimmt sich Priskos, wenn er von den Wanderungen zeitgenössischer Völker berichtet, ähnliche Erzählungen Herodots zum Vorbild und imitiert diese. Ebendeshalb darf man die Mitteilungen der Byzantiner, hauptsächlich ihre volkskundlichen Beschreibungen, nur mit gebührender Kritik historisch verwerten. In jedem Fall ist zu untersuchen, ob sich

hinter der archaisierenden Form, den aus antiker Überlieferung stammenden Gemeinplätzen und Klischees ein histori-

scher Kern verbirgt.

Eine große Hilfe könnte für die historische Forschung die eingehende Untersuchung der ethnographischen Praxis der Byzantiner bedeuten. Zu den byzantinischen volkskundlichen Topen sind bisher nur Teilforschungen veröffentlicht worden, eine auf dem gesamten Material beruhende zusammenfassende Verarbeitung wäre vonnöten.

Literatur: K. Dieterich: Byzantinische Quellen zur Länderund Völkerkunde I—II, Leipzig, 1912. — K. Trüdinger: Studien zur Geschichte der griechisch-römischen Ethnographie, Basel, 1918. — J. Jüthner: Hellenen und Barbaren, Leipzig, 1923. — A. Graf: Antik hatások a korai bizánci irodalom ethnográfiai tudósításaiban [= Antike Einflüsse in den ethnographischen Mitteilungen der frühbyzantinischen Literatur]. EPhK 57 (1933) 24—33, 100—105, 231—234; 58 (1934) 76—79, 176—180. — K. Lechner: Hellenen und Barbaren im Weltbild der Byzantiner, München, 1954. — R. Benedicty: Egy Priskos-hely történeti hiteléről [= Über die historische Glaubwürdigkeit einer Priskos-Stelle]. Antik Tanulmányok 5 (1958) 75—78. — R. Benedicty: A Thuleről zóló ethnographiai exkurzus a kaisareiai Prokopiosnál [= Der ethnographische Exkurs über Thule bei Prokopius von Čaesarea]. Ebd. 10 (1963) 59—65. — Weitere Literatur s. Moravcsik: BT I, 199—200.

Die byzantinischen Chronisten, manchmal auch die Verfasser von Monographien, teilen den Zeitpunkt der behandelten Ereignisse mit, nur beruht die byzantinische Chronologie nicht auf der heute gebräuchlichen, sogenannten christlichen Zeitrechnung. Diese taucht nur sporadisch in späten Chroniken, hauptsächlich in solchen aus dem 15. Jahrhundert, auf. Um die Zeitangaben der Quellen historisch verwerten zu können, muß man das System der byzantinischen Zeitrechnung kennen. Ausgangspunkt der byzantinischen Ära ist der 1. September des Jahres 5509 v. u. Z., der Zeitpunkt, den die theologische Spekulation als den Schöpfungstag der Welt annahm Wollen wir nun die Jahre der byzantinischen Ära umrechnen, müssen wir aus den in Buchstaben-Ziffern angegebenen Jahreszahlen unserer Quellen 5509 bzw. 5508, da das byzantinische Jahr mit dem ersten September begann, abrechnen; mit anderen Worten, dem in der Quelle angegebenen byzantinischen Jahr entsprechen zwei Jahresabschnitte der christlichen Zeitrechnung. Wenn wir z. B. bei Sphrantzes lesen, die Schlacht bei Varna habe am 11. November des Jahres 6953 stattgefunden, so heißt das, daß der byzantinische Autor

die Schlacht auf den 11. November des Jahres 1444 datiert, da das Jahr 6953 nach unserer Zeitrechnung vom 1. September 1444 bis zum 1. September 1445 reicht. Wenn aber derselbe Schriftsteller den Fall von Konstantinopel mit dem 29. Mai 6961 angibt, so entspricht dieses Datum — da das Jahr 6961 nach unserer Zeitrechnung vom 1. September 1452 bis 1. September 1453 dauerte — dem 29. Mai des Jahres 1453 u. Z. Wenn es sich also um ein Datum zwischen dem 1. September und 31. Dezember handelt, muß man von der angegebenen Jahreszahl 5509 abziehen, ist es aber ein Datum zwischen dem 1. Januar und 31. August, dann nur 5508.

Eine andere sehr beliebte Art der Datierung bei den Byzantinern ist die nach der Indiktion. Der 15jährige Zyklus (ἐνδιχτιών) beginnt mit dem Jahre 5820 (= 213 u.Z.) der byzantinischen Ära. Beim Datieren geben die Byzantiner das entsprechende Jahr des betreffenden Zyklus an. Da aber die aufeinanderfolgenden Indiktionen nicht numeriert waren, ist die Umrechnung auf das christliche Jahr nur dann möglich, wenn man einen Anhaltspunkt besitzt, um welchen der 15jährigen Zyklen es sich handelt. Wenn wir z. B. in der als Georgius Continuatus bekannten Chronik lesen, die Türken (= Ungarn) hätten ihren ersten Angriff auf Byzanz zur Zeit des Kaisers Romanos I. im April des siebenten Jahres der Indiktion ausgeführt, so kann festgestellt werden, daß es sich um das Jahr 934 handelt, denn Romanos I. herrschte von 920 bis 944 und innerhalb dieser Zeitspanne gab es nur ein siebentes Jahr der Indiktion, wie aus den Umrechnungstabellen der byzantinischen Chronologie zu ersehen ist, die die nachstehend aufgezählten Fachwerke enthalten.

Literatur: M. E. Muralt: Essai de chronographie byzantine I—II, St. Petersburg, 1855—1871 (Nachdruck Amsterdam, 1963).

— V. Gardthausen: Griechische Paläographie II, Leipzig, 1913², 441—497. — F. Dölger: Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches I—V, München—Berlin, 1924—1965. — H. Lietzmann: Zeitrechnung, Berlin—Leipzig, 1946². — V. Grumel: Lachronologie [Traité d'Études Byzantines 1], Paris, 1958. — Weitere Literaturs. Moravcsik: BT I, 196—198.

## GESELLSCHAFT UND WIRTSCHAFT

Von der Antike übernahm die byzantinische Gesellschaft das Sklavenhaltersystem, das im weiteren Verlauf der Entwicklung vom Feudalismus abgelöst wurde. Wann sich die ersten Zeichen des Feudalismus ankündigten, und wann er sich voll entwickelte, darüber hat sich bisher noch keine einheitliche Auffassung bilden können. Auch die sowjetischen Forscher, die dieses Problem am eindringlichsten und vielseitigsten untersuchten, vertreten verschiedene Ansichten. Manche wollen die ersten Keime des Feudalismus bereits im 4. Jahrhundert entdecken, doch allgemeiner ist die Ansicht, die die Anfänge des Feudalismus in das 7. Jahrhundert verlegt. Gefördert wurde die Entstehung der feudalistischen Verhältnisse, nach der Meinung der Sowjetforscher, durch das Hereinströmen und Ansässigwerden der Slawen auf dem Balkan. Die Sowjetforscher gelangten übrigens zu dem Ergebnis, daß im Byzantinischen Reich der infolge der inneren wirtschaftlichen Entwicklung entstandene Feudalismus schon im 11. Jahrhundert seine Blütezeit erreichte, und demnach die Ansicht, den Feudalismus hätten erst die westlichen Kreuzfahrer in Byzanz eingebürgert, irrig sei. In den letzten byzantinischen Jahrhunderten erschienen nach dieser These bereits innerhalb des in Auflösung und Zerstückelung begriffenen Feudalsystems gewisse Elemente der sogenannten vorkapitalistischen gesellschaftlichen Verhältnisse.

Die Sklaven (δοῦλοι, ἀνδράποδα) bildeten die niedrigste und am meisten ausgebeutete Schicht der byzantinischen Gesellschaft. Bezeichnend für ihre Lage ist, daß Kaiser Justinian, der in jeder Hinsicht um die Erhaltung der überlieferten Verhältnisse bemüht war, in seinem Gesetzbuch klar die These aussprach: Die Menschen teilen sich in zwei Gruppen, in Freie und Sklaven (omnes homines aut liberi sunt aut servi). Die letzteren erbten ihre Herren zum Teil, zum Teil kauften sie sie auf den Sklavenmärkten von ausländischen, in den späteren Jahrhunderten überwiegend von venezianischen Händlern. Ein anderer Teil der Sklaven ging aus den Kriegsgefangenen der verschiedenen Feldzüge hervor, die ebenfalls gekauft und verkauft wurden. Eine Verbesserung der Lage der schwere körperliche Arbeit verrichtenden Sklaven, über deren Person und Leben ihre Herren unbeschränkt

verfügen konnten, vermochte auch das Christentum nicht zu bringen, doch erließen von Zeit zu Zeit die Kaiser Verordnungen, die das Los der Sklaven mildern sollten. Nicht nur Privatpersonen, sondern auch der Staat besaß Sklaven; wie groß die Zahl der Sklaven war, wird erhellt aus einer Quellenangabe, wonach im 9. Jahrhundert eine reiche Frau namens Danielis, Herrin der fruchtbarsten Gegenden der Peloponnes, die Reise nach Konstantinopel in der Weise zurücklegte, daß 300 Sklaven sie abwechselnd in ihrem Bett trugen; und zu ihrer reichhaltigen Hinterlassenschaft rechneten 3000 Sklaven. Mit der Entstehung des Feudalsystems nahm die Bedeutung der Sklavenarbeit – die im byzantinischen Wirtschaftsleben auch sonst keine zentrale Rolle spielte – allmählich ab; immerhin begegnet man Sklaven bis zum Fall von Konstantinopel, die jedoch in den letzten Jahrhunderten zumeist nur als Galeerenruderer oder als Hausgesinde dienten.

Einen wesentlichen Teil der Gruppe der Freien bildeten die Ackerbauern (γεωργοί), die Nachfolger der römischen coloni, die anfänglich – als Überbleibsel der alten hellenistischen Zustände — im Gegensatz zu den westlichen coloni — an die Scholle gebunden waren. Aus der Schicht der freien Bauern ging ein Teil der Soldaten (στρατιῶται) hervor, die als Gegenleistung für den Genuß ihres Landbesitzes und der damit verbundenen Steuerbegünstigung verpflichtet waren, im Notfall in voller Ausrüstung anzutreten und Militärdienst zu leisten. Ein Teil der freien Bauern bildete sogenannte Dorfgemeinschaften, eine gewisse wirtschaftliche und verwaltungstechnische Einheit. Die Mitglieder der Dorfgemeinschaft, die ihren Wohnort frei wechseln durften, bewirtschafteten die an die Stelle der Großgüter getretenen Kleingüter gemeinsam. Ungeachtet der durch die Dorfgemeinschaften bedingten Verhältnisse entwickelte sich der Feudalismus fort und brachte im 10. bis 12. Jahrhundert eine große Veränderung der Lage der Bauern: Die freien Bauern gerieten durch das ihnen überlassene Land mehr und mehr in ein Abhängigkeitsverhältnis, zuerst zum Staat, sodann zu den Großgrundbesitzern und wurden schließlich an die Scholle gebundene, zu Frondienst und Ablieferung von Naturalien gezwungene Leibeigene (πάροιχοι). Der Feudalismus hatte sich gefestigt. Die in den Quellen oft erwähnten Lohnarbeiter (μίσθιοι), denen man übrigens auch unter der städtischen Einwohnerschaft und hauptsächlich im Kreis der Handwerker begegnet, gingen überwiegend aus den verarmten Bauern hervor.

Einen wesentlichen Teil der byzantinischen Gesellschaft stellten die Handwerker, die vor allem in der Hauptstadt, aber auch in anderen vom 11. Jahrhundert an wieder aufblühenden Städten, wie z.B. Thessalonike, in großer Zahl lebten. Die meisten konstantinopolitanischen Handwerker vereinigten sich in privilegierten Körperschaften, Zünften, deren Tätigkeit der Eparch der Hauptstadt regelte und kontrollierte, wie aus dem Eparchen-Buch vom Anfang des 10. Jahrhunderts hervorgeht. Außer den Werkstätten der selbständigen Handwerker (ἐργαστήρια) gab es auch staatliche Werkstätten, die die Bedürfnisse der kaiserlichen Hof-

haltung zu befriedigen hatten.

Auf der Arbeit der erwähnten gesellschaftlichen Schichten, der Sklaven, Ackerbauern, Lohnarbeiter und Handwerker, beruhte die Erzeugung der landwirtschaftlichen und gewerblichen Güter. Das Byzantinische Reich faßte — auch noch nach dem Verlust Ägyptens und der italienischen Besitzungen — Landschaften mit unterschiedlichstem Charakter und Klima zusammen. Dem entsprach der große Reichtum an den verschiedensten landwirtschaftlichen Produkten. Neben der Tierund Geflügelzucht, der Fischerei und Imkerei wurde ein intensiver Anbau vielfältiger Getreidesorten und Hülsenfrüchte betrieben, gediehen in den Gartenkulturen Oliven,

Weintrauben, Datteln, Feigen und andere Früchte.

Die Ackerbauern, die anfänglich selbst auch Sklaven hielten, verwendeten zur Landarbeit außer der menschlichen Kraft auch Naturkräfte; so gab es auf einzelnen Gütern Wassermühlen, und vom 14. Jahrhundert an auch Windmühlen. In den dörflichen Wirtschaften wurde eine primitive Form selbständigen Gewerbes betrieben: Die Bauern versorgten sich selbst, sie töpferten, spannen, webten Leinwand und Wollstoffe usw. Das byzantinische Handwerk erreichte ein sehr hohes Niveau; in den Großstädten wurden nicht nur Artikel des allgemeinen Bedarfs: Stoffe, Lederwaren, Geschirr usw. erzeugt, sondern auch Luxusartikel, die zum Teil zur Ausfuhr bestimmt waren. Zu großer Berühmtheit gelangten der byzantinische Schmuck, die Emailarbeiten, Seidengewebe und Teppiche. Seit um die Mitte des 6. Jahrhunderts Mönche Seidenraupen in das Byzantinische Reich eingeschmuggelt hatten, nahm die Seidenerzeugung einen starken Aufschwung.

Die Weitergabe der durch die Arbeit der produktiven Schichten erzeugten materiellen Güter besorgte großenteils der Handel. Die Kaufleute waren zumeist in Zünften vereinigt. Neben dem Inlandsverkehr spielte die Einfuhr aus dem Ausland eine wesentliche Rolle. Fremde Kaufleute, u. a. Bulgaren, Russen, später vor allem Venezianer und Genuesen, unterhielten im Hafen von Konstantinopel und Thessalonike eigene

<sup>9</sup> Moravcsik: Einführung

Lagerhäuser. Bis zum 12. Jahrhundert — als die italienischen Kaufleute sich in der Hauptstadt ansiedelten und dort für sich verschiedene Privilegien erwirkten — spielte Byzanz die führende Rolle im europäischen Handel, seine Schiffe gelangten bis in den Fernen Osten und den äußersten Westen.

Eine einflußreiche Schicht der byzantinischen Gesellschaft waren die Beamten, die außer ihrem Gehalt sich auch illegale Einnahmen, insbesondere Bestechungsgelder, verschafften, die sie aus Werktätigen, Kaufleuten und Bittstellern herauspreßten. Zu großer Bedeutung gelangten die kirchlichen Personen, Mitglieder des Klerus, vor allem die Mönche, deren Zahl außergewöhnlich hoch lag. Sie lebten von dem zum Teil gewichtigen Einkommen der ebenfalls feudal ver-

walteten kirchlichen und klösterlichen Güter.

Die oberste Schicht der byzantinischen Gesellschaft und zugleich die herrschende Klasse waren die zum Hof Gehörigen, der hauptstädtische und der Provinzadel, der über große Vermögen, Landbesitz, oft aber auch über Handelsschiffe und Handwerksbetriebe verfügte. Aus ihren Reihen gingen mit der Entwicklung des Feudalismus die großen Feudalherren hervor, die die Früchte der Fronbauernarbeit genossen. Die Quellen nennen sie zusammenfassend δυνατοί (= Mächtige), in der Vulgärliteratur heißen sie ἄρχοντες und μεγιστάνοι (= Vornehme und Große).

Die Bevölkerung des byzantinischen Konstantinopel bot nicht nur nach der ethnischen Abstammung, sondern auch nach der gesellschaftlichen Gliederung ein sehr buntes Bild. Außer den vielen Fremden und der Menge Bettler bevölkerten die Hauptstadt Sklaven, Tagelöhner, Hausgesinde, Handwerker, Händler, die zusammen die hauptstädtische Plebs ausmachten; sodann die Kleingutsbesitzer, deren Felder in der Umgebung von Konstantinopel lagen, Geistliche und Mönche, Soldaten der Garnison und der kaiserlichen Garde, Beamte, Hofleute und Angehörige der Militär- und Feudal-

aristokratie.

Trotz der starken Gliederung gab es keine starre Trennung zwischen den verschiedenen Schichten der byzantinischen Gesellschaft. Es ist bekannt, daß Menschen von niedriger Herkunft sich bis auf den Kaiserthron oder zu anderen hohen Stellungen emporzukämpfen vermochten. Einen Erbadel gab es in Byzanz nicht. Die Mitglieder der hauptstädtischen Aristokratie gingen nicht selten aus den Kreisen der Kaufleute, Handwerker oder Hofschranzen hervor. Auch innerhalb der Kirche sind Fälle von raschem Aufstieg bekannt. Photios zum Beispiel, der ursprünglich ein weltliches Amt bekleidete,

durcheilte in sechs Tagen sämtliche kirchlichen Grade — vom mönchischen bis zum höchsten —, um als Patriarch ein-

gesetzt werden zu können.

Große Unterschiede zwischen den einzelnen Schichten der byzantinischen Bevölkerung ergaben sich nicht nur aus der gesellschaftlichen Stellung, sondern auch aus dem Vermögen. Während die von der Arbeit anderer reich gewordenen Vornehmen in großer Pracht lebten, fristeten die arbeitenden unteren Schichten in drückender Armut oder gar in Elend ihr Leben. Im ganzen Osten und Westen war Byzanz das Hauptzentrum des Luxus und des Elends. Kein Wunder, daß die Gegensätze zwischen den Schichten sehr zugespitzt waren und der Klassenkampf, der sich oft hinter kirchlichen und dynastischen Kämpfen tarnte, sich in Volksbewegungen. Aufständen und Empörungen entlud. Charakteristisch dafür ist ganz allgemein, daß die einzelnen gesellschaftlichen Schichten, ihren Interessen und der jeweiligen Situation entsprechend, in verschiedenen politischen Gruppen auftraten. So gesellte sich zum Beispiel die byzantinische Plebs bei den Kämpfen, die im 10-11. Jahrhundert die hauptstädtische und die provinzielle Aristokratie miteinander um die Macht, den Kaiserthron und die feudalen Einkünfte ausfochten und die mit dem Sieg der letzteren ausgingen, bald zu der einen, bald zu der anderen Seite. Das arme Volk der Hauptstadt revoltierte oft, vor allem wegen Lebensmittelmangel, dem zeitweilig durch kaiserliche Getreideverteilungen abgeholfen wurde, freilich ohne Erfolg. Ein andermal kam es zu Aufständen der armen Handwerker und unterdrückten Bauern wegen der unerträglichen Steuerlasten, besonders in den letzten Jahrhunderten, als das arme Volk seinen Feudalherren mehr als einmal bewaffneten Widerstand leistete. Eine häufige Form der Aufstände war auch die Empörung des Militärs. Von diesen und anderen Aufständen, so zum Beispiel von der Nika-Revolte, dem Thomas-Aufstand und der Zelotenbewegung soll im nächsten Kapitel gesprochen werden.

Eine allen Details gerechte Darstellung der byzantinischen Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte bleibt eine wichtige

Aufgabe der Zukunft.

Literatur: A. N. R a m b a u d: De byzantino hippodromio et circensibus factionibus, Paris, 1870 (Nachdruck New York, 1963). — P. Grenier: L'empire byzantin, son évolution sociale et politique I—II, Paris, 1904. — A. Stöckle: Spätrömische und byzantinische Zünfte, Leipzig, 1911. — L. Brent a no: Die byzantinische Volkswirtschaft, München—Leipzig, 1917. — A. Antoniades: Ἱστορία τῆς ελληνικῆς δημοσίας οἰκονομίας, Athen, 1918. — Ch. Diehl: La société byzantine à l'époque

des Comnènes, Paris, 1919. - K. Dieterich: Zur Kulturgeographie und Kulturgeschichte des Balkanhandels. BZ 31 (1931) 37—57, 334—350. — G. Manojlovič: Le peuple de Constantinople. Byz 11 (1936) 617—716. — G. I. Bratianu: Études byzantines d'histoire économique et sociale, Paris, 1938. P. Charanis: On the Social Structure of the Later Roman Empire. Byz 17 (1944-45) 39-57. - R. S. Lopez: Silk Industry in the Byzantine Empire. Speculum 20 (1945) 1-42. - N. V. Pigulevskaja: Vizantijskaja diplomatija i torgovlja šelkom v V – VII vv. BB 1 (1947) 184 – 214. – A. Hadjiacisloni v V – v II v V. BB I (1341) 164 – 214. – A. H. & d J I v I o I a o u - M o r a v a : Recherches sur la vie des esclaves dans le Monde Byzantin, Athen, 1950. – N. V. Pigule v s k a j a : Vizantija na putjach v Indiju. Iz istorii torgovli s vostokom v IV – VI. vv., Moskau – Leningrad, 1951. – Sbornik dokumentov po socialno-ekonomičeskoj istorii Vizantii, Moskau, 1951. — M. J. Sjuzjum o v: Remeslo i torgovlja v Konstantinople v načale X veka. BB 4 (1951) 11-41. - H. Antoniadis - Bibicou: Recherches sur les douanes à Byzance, Paris, 1963. — A. P. Každan: Agrarnie otnošenija v Vizantii XIII-XIV. vv, Moskau, 1952. — G. Rouillard: La vie rurale dans l'empire byzantin, Paris, 1953. — G. Ostrogorsky: Pour l'histoire de la féodalité byzantine, Bruxelles, 1954. — P. A. Nasledova: Remeslo i torgovlja Thessaloniki konca IX — načala X v. po dannim Ioanna Kameniati. BB 8 (1956) 61-84. - G. Ostrogorsky: Quelques problèmes d'histoire de la paysannerie byzantine, Bruxelles, 1956. – E. Barker: Social and Political Thought in Byzantium from Justinian I to the last Palaeologus, Oxford, 1957. — B. Browni n g : Rabstvo v vizantijskoj imperii (600 – 1200). BB 14 (1958) 38-55. — M. J. S j u z j u m o v : K voprosu ob osobennostja genesisa i razvitija feodalizma v Vizantii. BB 17 (1960) 3-16. - J. Ε. Καταgiannopulos: Ἡ βυζαντινή κοινωνία. Μεγάλη 'Ελληνική 'Εγκυκλοπαι δεία Συμπλήρωμα ΙΙ, Athen, 1959, 291–298. — G. L. Seidler: Soziale Ideen in Byzanz, Berlin, 1960. — A. P. Každan: Derevnja i gorod v Vizantii IX—X vv, Moskau, 1960. — J. E. Lipšie: O čerki istorii vizantijskogo obšestva i kulturi VIII-pervaja polovina IX. veka, Moskau-Leningrad, 1961. - B. T. Gorjanov: Pozdnevizantijskij feodalizm, Moskau – Leningrad, 1962. – N. V. Pigule vskaja – J. E. Lipšic – M. J. Sjuzjumov – A. P. Každan: Gorod i derevnja v Vizantii v IV – XII vv. Actes du XII Congrès International d'Études Byzantines I, Beograd, 1963, 1 – 44. – Z. V. U dalcova: Položenie ratov v Vizantii VI v. BB 24 (1964) 1-34. - H.-G. Beck: Konstantinopel. Zur Sozialgeschichte einer früh-mittelalterlichen Hauptstadt. BZ 58 (1965) 11-45. - Helga Köpstein: Zur Sklaverei im ausgehenden Byzanz, Berlin, 1966. – D. J. Constantelos: Byzantine Philanthropy and Social Welfare, New Brunswick—New Jersey, 1968. — Weitere Literatur s. Moravcsik: BT I, 24-26.

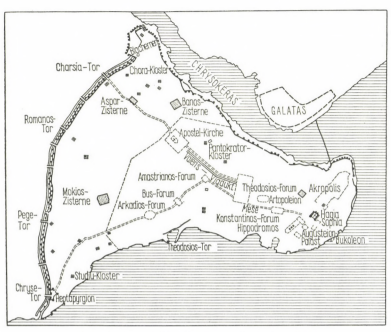
## DIE LEBENSGESCHICHTE DES BYZANTINISCHEN STAATES

Unter dem Einfluß der Schriftsteller der Aufklärungszeit setzte sich — wie wir gesehen haben — für lange Zeit die irrige Auffassung durch, das Byzantinische Reich sei nichts anderes als ein entartetes Rudiment des alten römischen Kaiserreiches, als ein noch jahrhundertelang vegetierendes verkümmerndes Glied des antiken Staatskörpers gewesen, dessen Geschichte lediglich aus Erscheinungen fortgesetzten Verfalls und Niedergangs bestünde. Diese Auffassung kommt deutlich zum Ausdruck in Buchtiteln wie →Bas Empire∢ (Le Beau, 1757), und →Later Roman Empire∢ (Bury,

1889).

Die modernen byzantinistischen Forschungen, die außer auf die politische auch auf die innere gesellschaftliche und wirtschaftliche Geschichte großes Gewicht legen, führten zu der Erkenntnis, daß Byzanz, obwohl es mit starken Fäden an die antike Welt geknüpft war und in seiner Staatsorganisation die des römischen Kaisertums weiterführte, im ganzen dennoch ein wesentlich neues Gebilde war; nicht der absterbende Ast des morschen antiken Stammes, vielmehr ein neuer Ast, ein losgetrennter Zweig, der nach dem Untergang des alten Stammes weiterwuchs, und dessen Leben durch äußere und innere gesellschaftliche, wirtschaftliche und andere Faktoren, ererbte Elemente und spontane Entwicklung gestaltet wurde. Die Geschichte von Byzanz ist nicht eine fortgesetzt absteigende, dem Abgrund und dem Zusammenbruch zustrebende gerade Linie, sondern eher eine Wellenlinie, die steigende und fallende Phasen verzeichnete.

Die Zäsur nach der abgeschlossenen Lebensgeschichte des byzantinischen Staates setzte der 29. Mai des Jahres 1453, als der letzte 'römische' Kaiser auf den Mauern Konstantinopels den Heldentod starb und die türkischen Truppen in die Stadt eindrangen. Doch wo sollte der Anfangspunkt sein? Ist doch die Entstehung des Staates und der Gesellschaft, die spezifisch byzantinisch genannt werden können, das Ergebnis einer langen Entwicklung, die im Rahmen des römischen Kaisertums begann. Die Ansichten der Forscher sind in dieser Hinsicht geteilt. Viele sehen den 11. Mai des Jahres 330 als den Geburtstag von Byzanz an, als Konstantinopel, 'das neue



Konstantinopel in der byzantinischen Zeit

Rom', als Haupt- und Residenzstadt des Reiches feierlich eingeweiht wurde. Andere wiederum zählen die Geschichte von Byzanz vom Jahre 395 an, als die Herrschaft über die östliche und westliche Hälfte des Römischen Reiches geteilt wurde; wieder andere meinen, die Geschichte von Byzanz habe mit der Regierung Kaiser Justinians (527-565) begonnen; einige setzen den Anfang noch später. Sicher ist so viel, daß die Verlegung der Reichsresidenz in den hellenisierten Osten von entscheidender Bedeutung für die Entstehung des byzantinischen Staates war. Doch kann auch die Tatsache nicht geleugnet werden, daß sein selbständiges Leben erst dann begann, als nach dem Tode Kaiser Theodosius' des Großen (395), der als letzter die Regierung des Gesamtreiches in seiner Hand vereinigte, seine beiden Söhne sich, der letztwilligen Verfügung ihres Vaters gemäß, in die Herrschaft teilten. Betont sei, daß es sich nicht, wie einzelne Werke fälschlich behaupten, um die Teilung des Römischen Reiches handelte, sondern lediglich um die Teilung in die Herrschaft, wofür schon frühere Beispiele bekannt sind. Von den beiden Söhnen wurde Honorius Herrscher über die westlichen Teile (Italia, Africa, Gallia, Hispania, Britannia), Arkadios über die östlichen Teile (Dacia,

Macedonia, Thracia, Asia, Pontus, Oriens, Aegyptus).

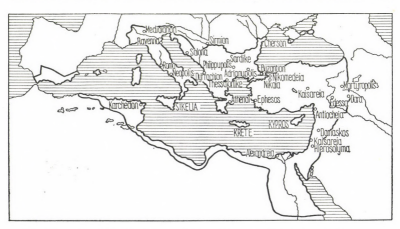
Die Grenzlinie zwischen der westlichen und östlichen Hälfte des Römischen Reiches und zugleich die Westgrenze des byzantinischen Staates ging von dem afrikanischen, sogenannten Syrtis Maior aus und endete über eine Linie quer durch das Ionische Meer und den südlichen Teil des Adriatischen Meeres sowie das Illyricum hinweg bei der Stadt Sirmium an der Save-Mündung. Bei der Teilung gehörten also die folgenden Gebiete zum Bestand des Byzantinischen Reiches: die Balkanhalbinsel südlich der Donau, Griechenland, die Südküste der Krim, Kleinasien, der westliche Teil Armeniens, ein Teil von Mesopotamien, Syrien, die Sinai-Halbinsel, Ägypten, Lybien und die Kyrenaika. Somit erstreckte sich die Herrschaft von Byzanz auf die ganze östliche Hälfte des Mittelmeerbeckens.

Das Gebiet des Byzantinischen Reiches, das sich aus stark gegliederten, durch Gebirgszüge und Meere voneinander getrennten, geographisch unterschiedlichsten Landschaften zusammensetzte, wurde nur zu einem Teil von natürlichen Grenzen, wie etwa im Norden der Unterlauf der Donau, geschützt. Einen weiteren Schutz bildete der Grenzwall des alten römischen Limes-Systems, das hauptsächlich Kaiser Justinian weiterentwickelte; ferner die 'unsichtbaren Grenzen', der Ring der außerhalb der Grenzen wohnenden verbündeten Völker. Konstantinopel selbst ließ bereits Kaiser Konstantin der Große durch starke Mauern vom Kontinent abriegeln, später trug Kaiser Theodosios II. der vergrößerten Ausdehnung der Stadt Rechnung und ließ weiter draußen die auch heute noch sichtbaren dreifachen Mauern errichten; diese wurden später durch die sogenannten Seemauern ergänzt, und zwar bei der Einfahrt in das Goldene Horn, welche im Notfall mit Ketten abgesichert werden konnte: bei der Einfahrt zum Bosporos und auf der Seite zur Propontis. Eine Steigerung erfuhr die Wehrhaftigkeit des Mauerrings, an dessen Stärke im Laufe der Jahrhunderte viele feindliche Angriffe zunichte wurden, durch die sogenannten langen Mauern, mittels deren Kaiser Anastasios I. die Halbinsel weiter landeinwärts abriegeln ließ.

Der Gebietsbestand des Byzantinischen Reiches und seine Grenzen erfuhren während des nahezu tausendjährigen Bestehens erhebliche Veränderungen, teils wegen der erfolgreichen Eroberungen fremder Völker, teils wegen der empfindlichen militärischen Rückschläge in den späteren Jahrhunderten.

In den ersten Jahrhunderten hatte der byzantinische Staat die Anstürme der Völkerwanderung abzuwehren. Diesen Stürmen fiel im Jahre 476 das Weströmische Reich zum Opfer. und sie ließen auch Byzanz nicht unberührt, wenn auch ihre Wellenschläge sich an seinen starken Mauern brachen. Die Hunnen, welche um das Jahr 375 an den Nordostgrenzen des Römischen Reiches erschienen, rissen die unterjochten und flüchtenden Völker westwärts mit sich. Am Unterlauf der Donau erschienen gegen Ende des 4. Jahrhunderts die Westgoten, welche die Römer südlich der Donau ansiedelten. Doch die neuen Siedler erhoben sich bald darauf, unterstützt von den Sklaven und anderen unzufriedenen Elementen, und in der unglücklichen Schlacht bei Adrianupolis im Jahre 378 fiel selbst der Kaiser Valens. Kaiser Theodosios I., unter dessen Regierung die Empörungen der Unzufriedenen in den großen Städten nicht abreißen wollten, gelang es, für einige Zeit die Goten zu bändigen, die sich als Söldner nun auch in der Hauptstadt einnisteten. Nach Theodosios' Tod indes verwüsteten die Goten unter der Führung Alarichs die ganze Balkanhalbinsel, und erst Kaiser Arkadios vermochte durch geschickte Politik die Goten zur Umkehr nach Italien zu veranlassen; sie zogen gegen Rom, eroberten es 410, Byzanz aber war vom Feind befreit.

Auf den Spuren der Goten besetzten die Hunnen bereits Anfang des 5. Jahrhunderts Pannonien und unternahmen von dort Streifzüge südlich der Donau. Der byzantinische Hof vermochte mit hohen Steuern den Frieden vorübergehend zu erkaufen. Doch schon 434 standen die Hunnenscharen vor



Das Byzantinische Reich zur Zeit des Kaisers Justinian (527-565)

den Mauern von Konstantinopel, vollführten 441 und 447 verheerende Einfälle in die byzantinischen Gebiete auf dem Balkan und drangen bis zu den Thermopylen vor. Nach dem westlichen Feldzug rüstete Attila gegen das Oströmische Reich: sein Tod im Jahre 453 befreite Byzanz von der Gefahr.

In der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts erneuerte sich die germanische Gefahr. Die Ostgoten, die sich in Pannonien niedergelassen hatten, brandschatzten ständig das Reichsgebiet und rückten 487 bis vor die Mauern Konstantinopels. Der Hof von Byzanz konnte sich nur auf die Weise helfen, daß er den Goten Italien als Lehen zuwies, wohin sie im Jahre 489 abzogen. Ende des 5. und Anfang des 6. Jahrhunderts begannen die Einbrüche slawischer und bulgarischer Stämme von der Donau her.

Nachdem Byzanz im 5. Jahrhundert die von den Germanen und Hunnen drohende Gefahr abgewehrt hatte, unternahm es vom 6. Jahrhundert an selbst Eroberungszüge. Kaiser Justinian (527—565) schwebte als Ziel vor, die Einheit des Römischen Reichs wiederherzustellen. Diesem Vorhaben dienten seine jahrelangen Feldzüge, in deren Verlauf er die Vandalenherrschaft in Afrika stürzte (534) und dadurch die afrikanische Nordküste für Byzanz zurückgewann. Dann besetzte er den südlichen Teil Spaniens (552) und machte der Herrschaft der Ostgoten in Italien ein Ende. Italien wurde wieder ein Teil des Byzantinischen Reiches (554). Auf diese Weise vereinigte Justinian unter seiner Herrschaft wesentliche Teile des alten Imperium Romanum. Unter Justinian erreichte das Byzantinische Reich seine größte Ausdehnung, es umfaßte das südöstliche Küstengebiet Spaniens, die Balearen, Italien mit Korsika, Sizilien und Sardinien, Istrien, Dalmatien bis zur Donau und Save, die balkanischen Gebiete südlich der Donau, Kleinasien, einen Teil Armeniens, Syrien, Ägypten und die nördliche Küste Afrikas. Die zum Teil weit auseinanderliegenden Gebiete des wesentlich vergrößerten Byzantinischen Reiches wurden durch das Becken des Mittelländischen Meeres verbunden und zu einer Einheit zusammengefaßt. Byzanz hatte nicht nur die Zufahrten zum Schwarzen und Roten Meer sowie die Passagen zur Adria in seiner Gewalt, sondern sogar die Meerenge von Gibraltar. Die Seehegemonie von Byzanz (Thalassokratie) ist nur von den Arabern und später von seinen Rivalen, Venedig und Genua, erschüttert worden.

Zu der gleichen Zeit, als infolge von Justinians Eroberungen das Byzantinische Reich scheinbar seine erste Blütezeit erlebte, hatten die zur Deckung der Feldzüge erforderlichen

hohen Steuern, die Bestechlichkeit der Beamten, die Gewaltherrschaft, die Verfolgung der Ketzer und andere innere Krisen den Widerstand der Volksmassen ausgelöst. Schon im Jahre 529 kam es zu einem Aufstand in Palästina. doch von weitaus größerer Bedeutung war die sogenannte Nika-(= 'Siege'!)Revolte, die 532 in der Hauptstadt ausbrach. Die allgemeine Unzufriedenheit veranlaßte die 'Blauen' und die 'Grünen' — eigentlich Zirkusparteien, die aber eine politische Rolle spielten – zu einheitlichem Auftreten, was wiederum die Aristokratie dazu benützen wollte, Justinian zu stürzen. Die aufständische Masse äscherte einen Teil der Hauptstadt ein und belagerte den kaiserlichen Palast. Vergebens erschien der Kaiser selbst im Hippodrom, um die Rebellen zu besänftigen, die Aristokraten riefen einen neuen Kaiser aus. Justinian war schon auf dem Sprung zur Flucht, entschloß sich dann aber doch auf Anraten der Kaiserin Theodora zum Widerstand. Die Söldner seines Feldherrn Belisar unterdrückten die Empörung und vollführten ein grauenvolles Gemetzel. Einige Jahre später, 536, brach in Afrika unter der Führung des Rebellen Stotzas eine militärische Meuterei aus, der sich Sklaven und andere Elemente anschlossen.

Nach Justinians Tod verlor das durch die kriegerischen Kraftproben erschöpfte Byzanz alsbald einen großen Teil der jüngst eroberten Gebiete. Italiens bemächtigten sich die Langobarden (568), nur das Exarchat Ravenna, einige Teile Süditaliens und Sizilien verblieben als isolierte Inseln unter byzantinischer Oberhoheit. Der spanische Besitz fiel später

(624) den Westgoten in die Hände.

In der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts entstanden Byzanz in den Awaren neue Gegner. Sie hatten sich nach Abzug der Langobarden im Gebiet des heutigen Ungarn niedergelassen und verheerten das Save- und Donaugebiet und die Nordprovinzen von Byzanz. Mit den Awaren zugleich stießen slawische Massen auf dem Balkan gegen Süden vor, und zu gleicher Zeit unternahmen hunnisch-bulgarische Stämme von der Nordküste des Schwarzen Meeres her über die Donau Einfälle in byzantinisches Gebiet: 559 erschienen die Kutriguren sogar vor den Mauern der Hauptstadt. Zugleich mit den Barbarenangriffen von außen schwächten innere Unruhen die Kraft des Reiches. Zu Justinians Zeiten trieben aus Sklaven, Landarbeitern und dem armen Volk der Städte zusammengewürfelte Räuberbanden im Norden des Balkans ihr Unwesen. In Ägypten folgte ein Aufstand dem anderen, mit welchen die Regierung nur schwer fertig wurde.

Anfang des 7. Jahrhunderts kam es erneut zu einem bedrohlichen militärischen Aufstand: Im Jahre 602 rief das nördlich von der Donau gegen die Awaren kämpfende byzantinische Heer einen Offizier namens Phokas zum Kaiser aus, der während seiner Schreckensherrschaft die Vornehmen in Massen hinrichten ließ. In den Jahren 617 und 619 belagerten Slawen Konstantinopel, und im Jahre 626 kam es zu einem gemeinsamen Angriff der Slawen und Awaren auf die Hauptstadt. Um die gleiche Zeit traten von der asiatischen Küste her die Perser bedrohlich auf, welchen die Byzantiner im 5. und 6. Jahrhundert wiederholt Kriege geliefert hatten. Das neupersische Sassanidenreich trachtete nach seiner Konsolidierung, vom 7. Jahrhundert an, nach Eroberungen und besetzte die Ost- und Südprovinzen des Byzantinischen Reiches in Kleinasien, sowie Syrien und Ägypten. Kaiser Herakleios (610-641) gelang es, die Perser in mehreren Feldzügen zu schlagen und die von ihnen besetzten Gebiete, darunter Ägypten, zu befreien. Während der Herrschaft des Herakleios siedelten sich serbische und kroatische Stämme im Nordwesten des Balkans an. Als neue Gegner traten im 7. Jahrhundert die Araber auf den Plan; sie wurden für Jahrhunderte der gefürchtetste Feind. Die Araber bemächtigten sich Syriens (636), Palästinas (637), Ägyptens (642), besetzten das nördliche Küstengebiet Afrikas (711) und auch noch andere Teile des Byzantinischen Reiches; 673 drangen sie bis zu den Mauern Konstantinopels vor. Die Herrschaft von Byzanz beschränkte sich in diesem Stadium nur noch auf den nördlichen Teil des Mittelländischen Meeres, Mittlerweile besetzten die auf dem Balkan vordringenden Slawen große Teile Griechenlands, nur um den Preis bis ins folgende Jahrhundert hinüberreichender Kämpfe gelang es, sie zu zähmen und zu hellenisieren. Innerhalb byzantinischen Gebiets vollzogen auch die Bulgaren ihre Landnahme (680); sie besetzten einen Teil Thrakiens und gründeten dort das bulgarische Donaureich. Der Unterlauf der Donau als natürliche Nordgrenze des Reiches ging für lange Zeit verloren.

Das 8. Jahrhundert ist gekennzeichnet von harten Kämpfen mit den Arabern, die 717 und 718 die Hauptstadt erneut vom Land und vom Meer her belagerten. Ende des 7. und in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts breiteten sich die Langobarden in Italien aus und eroberten einen großen Teil Süditaliens sowie 751 das Exarchat Ravenna, so daß die byzantinische Herrschaft in Italien sich fortan auf jene unteritalischen Gebiete beschränkte, in denen sich das griechische

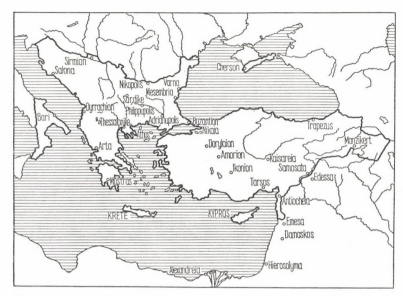
Element seit der Antike behauptet hatte.

Mit der Verordnung Kaiser Leons III. vom Jahre 726, welche die Verehrung religiöser Bilder verbot, begann in der östlichen Kirche der sogenannte Bilderstreit. Bilderstürmer (εἰχονοκλάσται) und die Bilderverehrer (εἰχονοδούλοι) standen sich fanatisch gegenüber: Letztere sahen in den Heiligenbildern eine Widerspiegelung des Jenseits in der wirklichen Welt, während nach der rationalen Auffassung ihrer Gegner die Bilder nichts anderes als Götzen darstellten. In Wirklichkeit verbargen sich hinter dem theologischen Streit irdische Gegensätze und Interessen. Die Bilderstürmer hatten nebenbei das Ziel, durch die Beschlagnahme der Heiligenbilder und der kirchlichen Schätze die Staatskasse zu füllen. Der städtische Großhandel und die Handwerker waren großenteils Anhänger der Bilderverehrung, vor allem aber das Gros der Mönche. Der Streit, der von Exkommunikationen, Gütereinziehungen und sogar Hinrichtungen begleitet war, fand erst 843 seinen Abschluß, als Kaiser Michael III. die Bilderverehrung wieder

gestattete.

Ende des 9. Jahrhunderts hatte Byzanz mit den Bulgaren zu kämpfen, die 813 die Hauptstadt selbst bedrohten: dagegen gelang es um die gleiche Zeit, die Araber nach und nach zurückzudrängen. 860 erschienen die Russen vor den Mauern der Hauptstadt. Im 9. Jahrhundert wurde Byzanz von heftigen inneren Unruhen erschüttert; eine solche war der Thomas-Aufstand (820-823), der von einem Soldaten slawischer Abstammung angeführt wurde. Die Bewegung des Thomas, die sich u. a. auch für die Interessen des armen Volkes einsetzte und nicht zuletzt auch gegen die Steuerlasten richtete, fand Unterstützung bei verschiedenen Gruppen, so auch bei einem Teil der Mönche. Im Jahre 821 unternahm Thomas, nachdem sich das Flotten-Thema (Kibyraiston) den Aufständischen ebenfalls angeschlossen hatte, mit einer großen Kriegsflotte einen Angriff auf die Hauptstadt, der jedoch mißlang. Seine Anhänger fielen nach und nach ab, er selbst geriet in Gefangenschaft und wurde hingerichtet. Um die Mitte des 9. Jahrhunderts erlebte die sogenannte Paulikianer-Bewegung ihre Blütezeit. Die Paulikianer, ursprünglich eine mystische Sekte, stellten sich neben religiösen Zielen auch in den Dienst sozialer Bestrebungen und bekämpften die soziale Ungleichheit und die Ausbeutung. Der kaiserlichen Regierung gelang es erst im Jahre 872, die weit verbreitete Bewegung niederzuschlagen.

Im 9. Jahrhundert setzte sich der Kampf mit den Arabern fort, die 826 Kreta und 870 Malta eroberten. In diesem Jahrhundert machte sich das von Byzanz abhängige Venedig selbständig.



Das Byzantinische Reich zur Zeit Kaiser Basileios II. (976-1025)

In der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts, nach Ende des Bilderstreits und dem Regierungsantritt der sogenannten makedonischen Dynastie (867), begann Byzanz seine Macht wieder zu festigen.

Anfang des 10. Jahrhunderts besetzten die Araber Sizilien (902) und eroberten einzelne Städte Süditaliens (Tarentum, Bari), welche die Byzantiner nur um den Preis schwerer Kämpfe zurückzuerobern vermochten. In der zweiten Hälfte des Jahrhunderts gelang es den Byzantinern, infolge der Schwächung des arabischen Kalifats, Kreta zurückzuerobern (961).

Auch das 10. Jahrhundert war begleitet von inneren Unruhen; eine solche war der Aufstand, der 932 unter der Führung des Basileios, der 'ehernen Hand', ausbrach, und der nur schwer niedergekämpft werden konnte.

Zum entscheidenden Kampf mit den Bulgaren kam es, als diese 924 abermals Konstantinopel belagerten und ihre Herrschaft bis zur Adria ausdehnten. Sie bemächtigten sich vorübergehend des ganzen Balkans mit Ausnahme von Konstantinopel, Thessalonike und Südgriechenland. Im Jahre 971 eroberte Byzanz Ostbulgarien, und nachdem Kaiser Basileios II., 'der Bulgarentöter', im Jahre 1018 sich auch das

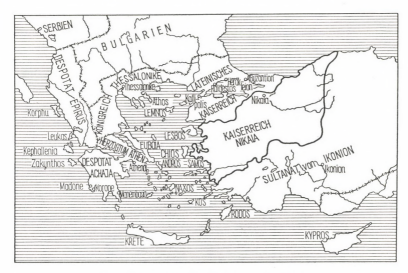
westbulgarische Reich unterwarf, geriet ganz Bulgarien trotz wiederholter Aufstände — wie des von Peter Deljan geführten (1041-42) — für annähernd zwei Jahrhunderte unter byzan-

tinische Herrschaft.

Unter Basileios II. (976-1025) erreichte das byzantinische Reich eine Ausdehnung, wie es sie seit der Zeit Kaiser Justinians nicht kannte. Zum Reichsgebiet gehörten die ganze Balkanhalbinsel bis zur Donau, die Südküste der Halbinsel Krim, Kleinasien, Armenien, der nördliche Teil Syriens, Zypern, Kreta und Süditalien (Apulien, Kalabrien, Campanien). Byzanz hatte damit im nordöstlichen Teil des Mittelmeerbeckens seine Hegemonie wiedererlangt. Doch auf dem Gipfel der Macht machten sich bereits Zeichen des Verfalls bemerkbar, der sich in einer verminderten militärischen Stärke und wiederholten Aufständen äußerte. Im Jahre 1042 brach eine Massenempörung in der Hauptstadt aus, bei der die Bürger die militärische Garnison vertrieben. Im selben Jahr kam es zum bewaffneten Aufstand des Georgios Maniakes. eines Angehörigen der Provinzaristokratie, im Jahre 1047 zu dem des Leon Tornikes.

Im 11. Jahrhundert tauchten neue Gegner auf. Petschenegen. Uzen und Kumanen verwüsteten die Gebiete am Unterlauf der Donau: vom Westen her drohte eine Invasion der Normannen, welche die süditalienischen Besitzungen eroberten sowie das von den Arabern beherrschte Sizilien. Der letzten byzantinischen Bastion, Bari, bemächtigten sie sich im Jahre 1071; am Ende des Jahrhunderts faßten sie bereits auf dem Balkan Fuß. Im Osten rückten die seldschukischen Türken vor. Im Jahre 1071 geriet in der Schlacht bei Mantzikert Kaiser Romanos IV. in ihre Gefangenschaft. Mit der Gründung des ikonionischen Sultanats verloren die Byzantiner die östliche Hälfte Kleinasiens, sie behaupteten nur noch Westkleinasien und einen Küstenstreifen Anatoliens im Norden und im Süden in ihrer Macht. Um diese Zeit machten sich auch die Serben, die unter Kaiser Herakleios auf Reichsboden angesiedelt worden waren, selbständig (1043).

Die Zeit der Komnenen brachte nur eine scheinbare Neublüte, hinter der sich die Keime der Zersetzung des Reiches weiterentwickelten. Ein solches Symptom dafür waren die Kreuzzüge, in deren Verlauf die Abendländer zwar die Feinde von Byzanz, die Seldschuken, zu bekämpfen trachteten, zugleich aber auch Byzanz selbst bedrohten, indem sie im Reichsgebiet kleine Feudalstaaten nach westlichem Muster einrichteten. Kaiser Manuel (1143—1180) erneuerte den von der historischen Entwicklung längst überholten Gedanken,



Das Byzantinische Reich nach 1204

das einstige Römische Reich wiederherzustellen; er ließ seine Heere in Italien und auf ungarischem Boden jahrelang zäh, aber erfolglos kämpfen, rang zwischendurch mit den Seldschuken, durch die er im Jahre 1176 in der Schlacht von

Myriokephalon eine schwere Niederlage erlitt.

Unter Manuels Herrschaft erstreckte sich das Byzantinische Reich über Dalmatien, Bosnien, die Gebiete südlich der Donau, die westliche Hälfte Kleinasiens sowie auf dessen nördlichen und südlichen Küstenstreifen, die nördlichen Teile Syriens, über Zypern und Kreta. Die langjährigen Feldzüge erschöpften indessen die wirtschaftliche Kraft des Reiches, und der Verfall war auch durch die auf Zentralisation abzielenden Reformen Kaiser Andronikos' I. nicht aufzuhalten. Im Jahre 1185 erhoben sich die Bulgaren und gründeten das sogenannte Zweite Carenreich. 1186—87 brach in der Hauptstadt eine Revolte aus, bei der die Handwerker von Konstantinopel gegen die kaiserliche Garde kämpften.

Im Jahre 1204 besetzten abendländische Kreuzfahrer, hauptsächlich aus wirtschaftlichen Gründen, Konstantinopel, das jetzt zum ersten Mal in fremde Hände geriet, und gründeten das sogenannte Lateinische Kaiserreich; sein Gebiet erstreckte sich auf den östlichen Teil Thrakiens und das westliche Küstengebiet Kleinasiens. Als Reste des Byzantinischen Reiches retteten sich: das sogenannte Nikäische griechische

Kaiserreich mit der Hauptstadt Nikaia im Nordwesten Kleinasiens, das die byzantinischen Reichstraditionen fortführte, das Kaisertum Trapezunt an der Südküste des Schwarzen Meeres und das Despotat Epirus. Lateinische Feudalstaaten waren: das Königreich Thessalonike, das Herzogtum Athen und das Fürstentum Achaja, die sich fast auf das gesamte Gebiet Griechenlands erstreckten. Euboia, Kreta, Rhodos und etliche Inseln im Ägäischen Meer waren in venezianischem Besitz.

Kaiser Michael VIII. Palaiologos stürzte, auf die Macht des nikäischen Kaiserreichs gestützt, das Lateinische Kaiserreich, gewann 1261 Konstantinopel zurück und restituierte das byzantinische Kaiserreich, dessen Gebiet sich allerdings nur noch auf die Umgebung der Hauptstadt, einen Teil Thrakiens und Makedoniens, auf die Halbinsel Chalkidike, einige Inseln, Teile von Mittelgriechenland, der Peloponnes und Westkleinasien erstreckte. Die übrigen Teile der europäischen Gebiete des einstigen Byzantinischen Reiches hatten Serben und Bulgaren oder die westlichen Eroberer - Franzosen, Katalanen, Venezianer usw. — in Händen. Im 14. und 15. Jahrhundert stellte Konstantinopel nur noch den Kopf eines stark verstümmelten, wirtschaftlich erschöpften und von feudalen Rivalitätskämpfen zerrissenen Staatskörpers dar. Nichtsdestoweniger blieb das Byzanz der Paläologen nach Prestige und Staatsidee noch eine nicht unerhebliche europäische Größe.

Anfang des 14. Jahrhunderts treten erstmals die verhängnisvollsten Feinde von Byzanz auf, die osmanischen Türken, die auf den Trümmern des Seldschuken-Reichs einen neuen Staat gegründet hatten. Um die Mitte des Jahrhunderts hatten sie bereits fast ganz Kleinasien in ihren Besitz gebracht, und zu gleicher Zeit riß die serbische Großmacht im Westen bedeutende Stücke aus dem Körper des Byzantinischen Reiches.

Um die Mitte des 14. Jahrhunderts schwächten zusätzlich soziale Gegensätze die Widerstandskraft von Byzanz in erheblichem Maße. Die feudalen Kräfte bekämpften einander, Unruhe machte sich unter der städtischen Bevölkerung breit, es kam zum regelrechten Bürgerkrieg. So brach 1341 in Adrianupolis ein offener Volksaufstand aus von entschieden antifeudalem Charakter. Es folgte 1342 der Aufstand der Zeloten (= 'fanatische Eiferer') von Thessalonike, die eine unabhängige Republik gründeten, sich sieben Jahre hielten und soziale Reformen durchführten: Die Güter des feudalen Adels und der Klöster wurden eingezogen und für soziale

Bedürfnisse verwendet. Eine merkwürdige Erscheinung bei dieser Bewegung war, daß die Armen der Stadt und die Bauern sich zum ersten Mal im Byzantinischen Reich miteinander verbündeten.

In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts faßten die osmanischen Türken auch in Europa Fuß: sie besetzten 1354 Kallipolis (Gallipoli) und umgingen die byzantinische Hauptstadt, die sie nun auch vom Westen her abriegelten. 1359 erschienen die Türken erstmals auch vor den Mauern Konstantinopels, und nachdem sie Adrianupolis und Philippupolis genommen hatten, stand ihnen der weitere Vormarsch nach Westen und Norden offen. Am Ende des 14. Jahrhunderts beschränkte sich das Gebiet des Byzantinischen Reiches nur noch auf die unmittelbare Umgebung der Hauptstadt und einzelne Inseln im Norden des Ägäischen Meeres: Der Kaiser von Byzanz war ein Vasall der Türken geworden. Die Schlacht von Angora, in der die Mongolen Timurs die Türken schlugen, verlängerte das Leben von Byzanz um einige Jahrzehnte. Doch schon 1422 belagerten die osmanischen Heere erstmals Konstantinopel. Die Reisen der byzantinischen Kaiser in den Westen um militärische Hilfe blieben genauso nutzlos wie die letztlich dem gleichen Ziele dienenden Unionsbestrebungen der östlichen Kirche. Am 29. Mai 1453 drangen die Truppen des Sultans Mehmed II. in Konstantinopel ein; damit endete das Leben des Byzantinischen Reiches. Der östliche Teil der Peloponnes hielt sich noch sieben Jahre lang. 1460 fielen auch dieses Gebiet und ein Jahr später das Kaiserreich Trapezunt und wenig später auch die letzten verbliebenen griechischen Gebiete unter türkische Oberhoheit. Die Griechen aber gerieten für dreieinhalb Jahrhunderte unter türkische Fremdherrschaft.

Literatur: W. M. Ramsay: The Historical Geography of Asia Minor, London, 1890. — H. Gelzer: Abriß der byzantinischen Kaisergeschichte: Krumbacher: 911—1067. — N. Iorga: The Byzantine Empire, London, 1907. — K. Roth: Geschichte des byzantinischen Reiches, Berlin—Leipzig, 1919². — Ch. Diehl: Byzance. Grandeur et décadence, Paris, 1920. — Ch. Diehl: Histoire de l'empire byzantin, Paris, 1924², 1969. — E. Honigmann: Die Ostgrenze des byzantinischen Reiches von 363 bis 1071 nach griechischen, arabischen, syrischen und armenischen Quellen, Bruxelles, 1935. — A. Philippson: Das byzantinische Reich als geographische Erscheinung, Leiden, 1939. — K. Amantos: Ἰστορία τοῦ βυζαντινοῦ κράτους Ι—Π, Athen, 1939, 1947 (1953²). — M. V. Le včen ko: Istorija Vizantii, Moskau—Leningrad, 1940. — P. Váczy: A középkor története [= Die Geschichte des Mittelalters], Hóman—Szegfü—Kerényi: Egyetemes történet

[= Allgemeine Geschichte] II, Budapest, 1943². — N. H. Baynes: The Byzantine Empire, London, 1946⁵. — L. Bréhier: Le monde byzantin I. Vie et mort de Byzance, Paris, 1947. — P. Lemerle: Histoire de Byzance, Paris, 1948. — J. M. Hussey: The Byzantine World, London, 1957 = Die byzantinische Welt, Stuttgart, 1958. — D. Zakythenos: Βυζάντιον Έδαφική διαμόρφωσις. Μεγάλη Έλληνική. Έγκυκλοπαιδεία Συμπλή-ρωμα ΙΙ, Athen, 1959, 191—193. — G. K. Kordatos: Ίστορία  $\tilde{\tau}$ ης βυζαντινής αὐτοκρατορίας I-II, Athen, 1959-1960. - A. P. Každan - G. G. Litavrin: Bizánc rövid története [= Kurze Geschichte von Byzanz], Budapest, 1961. — A. Bakalopoulos: Les limites de l'empire byzantin depuis la fin du XIV e siècle jusqu'à la chute. BZ 55 (1962) 56-65. - O. M a u 11: Der Einfluß geographischer Faktoren auf die Geschichte des byzantinischen Reiches, Südostforschungen 21 (1962) 1-21. G. Ostrogorsky: Geschichte des byzantinischen Staates. München, 1963<sup>3</sup> = History of the Byzantine State, Oxford, 1968<sup>2</sup>. - A. P. Každan: Byzanz, Aufstieg und Untergang des Oströmischen Reiches, Berlin, 1964. - St. Runciman: The Fall of Constantinople 1453, Cambridge, 1965. — The Cambridge Medieval History IV. 1. Byzantium and its neighbours, ed. by J. M. Hussey, Cambridge, 1966. — Istorija Vizantii I—III, Moskau, 1967. — C. Amantos: Prolegomena to the history of the Byzantine empire, Amsterdam, 1969. — Weitere Literatur s. Moravesik: BT I, 15-22.

## DIE STAATSORGANISATION

Byzanz behielt die Staatsorganisation bei, die es vom römischen Kaisertum erbte: An der Spitze des Staates stand als absoluter Herrscher der Kaiser, Hüter von Gesetz und Recht und oberster Befehlshaber des Heeres, dessen Macht nach byzantinischer Auffassung göttlicher Herkunft, seine Herrschaft also eine theokratische war. Seine Person war wie einst die des 'divus imperator' ἄγιος (= heilig) und ἐσαπόστολος (= den Aposteln gleich). In Darstellungen der byzantinischen Kunst setzt ihm eine himmlische Hand die Krone auf das Haupt; darauf deutet auch das Attribut des Kaisers θεόστεπτος (= von Gott gekrönt). Die Wahl des Kaisers erfolgte in der Regel durch Ausrufung; in vielen Fällen setzte das Militär den neuen Herrn auf den Thron, der nach Herkunft niemandem verschlossen war. So war Kaiser Basileios I., der Begründer der makedonischen Dynastie, ursprünglich ein Pferdeknecht am Hofe. Die meisten Kaiser gingen indessen aus dem Kreis der hohen Würdenträger und Feldherrn hervor. Wiederholte Male kamen Frauen auf den Thron, doch übte nur Eirene das Hauptkaisertum tatsächlich aus (Anfang des 9. Jahrhunderts). Römischen Überlieferungen entsprechend, fungierten der Bruder oder Sohn des Kaisers oft als Mitherrscher ('Mitkaiser'). Es gab kein dynastisches Erbrecht, trotzdem setzte sich der Gedanke der Legitimität im Kreise einzelner Herrscherdynastien durch. Andererseits kam es wiederholt dazu, daß eine Verschwörung oder Empörung den Kaiser seiner Macht beraubte, und die Bevölkerung der Hauptstadt ihren allmächtigen Herrn auf einen Esel setzte und unter Mißhandlungen, Schimpf und Spottliedern die Straßen entlang geleitete (Andronikos I., 1185).

Ein strenges Zeremoniell regelte jedes Moment im Leben des Kaisers. Konstantinos Porphyrogennetos überlieferte der Nachwelt in einem seiner Werke eine genaue Beschreibung dieser höfischen Etikette. Der Bischof Liudprand von Cremona, der im 10. Jahrhundert als Gesandter am Hof von Byzanz weilte, berichtet über die gegenüber einem Fremden übliche Empfangszeremonie: Wenn sich im Thronsaal die Vornehmen vor dem Angesicht des Kaisers und — hinter Vorhängen — die Vertreter des Volkes versammelt hatten, wurde der Gesandte hereingeführt; in diesem Augenblick hob

eine unsichtbare Maschinerie den in vollem Ornat auf dem Thron sitzenden Kaiser in die Höhe, während die vergoldeten Löwen neben dem Thron zu brüllen und die vergoldeten Vögel auf dem Baum vor dem Thron zu zwitschern begannen. Der Gesandte vollführte den dreimaligen Kniefall vor dem Kaiser, worauf die offizielle Audienz begann. Doch auch abgesehen von den feierlichen Gelegenheiten hatte jeder Schritt im alltäglichen Leben des Kaisers nach streng festgesetztem Schema zu verlaufen. Trat der Kaiser vor die Öffentlichkeit, so erschollen sofort die Heilrufe (Akklamationen) wie πολλά ἔτη (= viele Jahre), und die verherrlichenden Epitheta, wie zum Beispiel: ἀήττητος (= Unbesiegbarer), ένεογέτης (= Wohltäter) usw. Χαίροις, κραταιότατε αὐτόκρατορ, παρά τῆς οἰκουμένης, τοῦ Θεοῦ ὁ θεράπων, 'Ρωμαίων εὐτυχία . . . σὲ ἡ θεότης ἐπὶ χρόνους ἐκατὸν ἀξιώση τὴν ἑαυτοῦ διέπειν πολιτείαν (= Gegrüßt seiest du, großmächtiger Kaiser, Freude der Welt, Gottes Diener, Heil der Römer... Möge die Gottheit dir bescheiden, hundert Jahre ihren Staat zu regieren). So

lautete der Begrüßungszuruf des Volkes.

Die byzantinischen Kaiser betrachteten sich nicht nur als die Herrscher des Oströmischen, sondern auch als Herren des gesamten Römischen Reiches (βασιλεύς 'Ρωμαίων), und auch dann noch, als das westliche Reich schon zerfallen war (476). Auf dieser Fiktion beruhte ihr Rechtsanspruch auf die von den 'Barbaren' besetzten Gebiete, die sie zwar zum Teil in ihrer Notlage fremden Völkern zuwiesen, ohne dabei aufzuhören, wieder und wieder nach Rückeroberung und Wiederherstellung der Reichseinheit zu streben. Solche Pläne hegten — wie wir gesehen haben — die Kaiser Justinian I. und Manuel I., und sie hofften, sie mit Waffengewalt verwirklichen zu können. Nach byzantinischer Auffassung gab es nur ein Römisches Reich und einen römischen Kaiser, und dies bestimmte das Verhalten der Kaiser gegenüber den Bestrebungen fremder Herrscher. So sah der byzantinische Hof im Vorgehen Karls des Großen, welcher sich zu Weihnachten 800 vom Papste zum Kaiser krönen ließ, einen revolutionären Akt. Kaiser Michael I. war zwar im Jahre 812 gewillt, den Kaisertitel seines westlichen Rivalen anzuerkennen, doch brachte er durch eine Abänderung seines eigenen Titels zum Ausdruck, daß der einzig berechtigte Kaiser der 'Römer' der Kaiser von Byzanz war. Ähnlich verfuhr Byzanz auch später, als bulgarische und serbische Fürsten den Kaisertitel annahmen. Wohl war der byzantinische Hof von Zeit zu Zeit zu Konzessionen gezwungen, versäumte indes keine Gelegenheit, seine ideelle Souveränität zum Ausdruck zu bringen. Nach byzantinischer Auffassung kam den fremden Herrschern im höchsten Fall der Titel 'rex' zu.

Der Geschichtsschreiber Johannes Kinnamos (ed. B. 68-69) schreibt über die Titelunterschiede: κόμητα μέν γὰο δούξ ύπεραναβέβηκε, δούκα δὲ αὖ δήξ, καὶ δῆγα βασιλεύς (= dem comes ist nämlich der dux, dem dux aber der rex, und dem rex der basileus überlegen). Doch ging der Rechtsanspruch auch noch weiter. Der Kaiser war nach byzantinischer Auffassung der Herr nicht nur des Römischen Reiches, sondern auch der Ökumene, der christlichen Kulturgemeinschaft. Auf dieser Idee beruhte der Weltherrschaftsanspruch der byzantinischen Kaiser und ihr Verhältnis zu fremden Herrschern, die nach der politischen Ideologie des Reiches dem Kaiser nicht ebenbürtig waren. Der Kaiser von Byzanz, der über allen Herrschern stand, konnte Titel, Würden, Auszeichnungen, ja sogar Fürstenkronen verleihen, wodurch zugleich die Abhängigkeit vom Kaiser zum Ausdruck kam. Der Platz, den fremde Fürsten in der 'Familie der Herrscher' einnahmen. deren Oberhaupt natürlich der Kaiser von Byzanz war, kam in den Nuancen der Titulierungen zum Ausdruck (mein Bruder: mein Sohn: mein Freund).

Als Konstantin der Große seine Residenz in die neue Hauptstadt verlegte, schuf er nach römischem Vorbild auch dort einen Senat (σύγκλητος), dessen Mitglieder aus den hohen Würdenträgern und aus der höchsten Klasse der Begüterten hervorgingen. Dem Senat kam im 6. und 7. Jahrhundert noch eine wichtige Kontrollfunktion zu; später aber ging sein Einfluß zurück und wurde rein formal, obgleich der Senat bis zum Zusammenbruch des Reiches bestand. Eine politische Rolle hatten ursprünglich auch die demoi, die als Zirkusparteien die Einwohnerschaft der Hauptstadt vertraten und gewissermaßen die Traditionen der antiken Freiheit der Städte fortführten. Anfänglich waren dies Kräfte von Bedeutung, die auch an den kirchlichen Auseinandersetzungen teilnahmen. Es lag im Interesse der zentralen Macht, die Unterstützung der einen oder der anderen dieser Parteien für sich zu gewinnen; allerdings kam es auch vor, wie beim Nika-Aufstand, daß die Parteien gemeinsame Sache gegen den Kaiser machten. Vom 8. Jahrhundert an verloren die 'demoi' an Bedeutung und vertraten später nur noch bei Hofzeremonien das Volk. Damit erlosch auch der einzige Faktor, durch den sich das demokratische Element in Ostrom noch irgendwie manifestieren konnte.

Von den römischen Kaisern übernahm Byzanz den ge-

waltigen Apparat der staatlichen Verwaltung, dessen Inganghaltung ein riesiges Beamtenheer erforderte. Die byzantinischen Kaiser entwickelten die Organisation weiter auf der Basis, die Diokletian und Konstantin geschaffen hatten. Leere Titel waren in Byzanz Mode, welche für die Träger Rang und Würde bedeuteten: Beamte und Hofwürdenträger waren in Klassen geteilt; die Rangordnung wurde bei kaiserlichen Empfängen und Festen streng beachtet. An der Spitze der Hofhierarchie stand bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts der καῖσαο (= caesar), der im Rang unmittelbar nach dem Kaiser folgte. Kaiser Manuel I. setzte dem Cäsar den Rang des δεσπότης vor, den er dem ungarischen Prinzen Béla als zeitweilig designiertem Thronfolger verlieh. Unter den Beamten spielten die Eunuchen eine wichtige Rolle. aus deren Kreis viele Staatsmänner, Feldherren und auch Patriarchen hervorgingen. In den letzten Jahrhunderten von Byzanz verbreitete sich eine ungehemmte Titelsucht. Durch Steigerung und Koppelung entstanden immer längere Titel. wie πανυπεοποωτοσεβαστουπέοτατος, was man deutsch etwa wiedergeben könnte 'über alles erhabener, als erster zu verehrender Oberster'. Die Bürokratie lag wie eine schwere Last auf den werktätigen Klassen, die von den Beamten, die ihr Amt nicht selten für Geld erkauften, unter ihnen hauptsächlich von den Steuereinnehmern, gehörig ausgesogen wurden. In einer byzantinischen Quelle heißt es, die Beamten ..fraßen das Volk wie Brot".

Die Hauptstütze der byzantinischen Staatsordnung bildete das starke Heer, dessen Organisation ebenfalls von Rom übernommen wurde. Auf das Heer gestützt, hielt die kaiserliche Herrschaft die Aufstandsversuche im Inneren nieder und wehrte die Angriffe der verschiedenen fremden Völker gegen die Reichsgrenzen ab und führte zu gewissen Zeiten Eroberungsabsichten durch. Die militärische Dienstpflicht beruhte ursprünglich auf dem Besitz eines freien Bauernguts. In späterer Zeit leisteten die ausgedienten Soldaten als Gegenleistung für ein zugewiesenes Landgut (πρόνοια) in Kriegszeiten erneut, und dies auf Lebenszeit. Militärdienst. Neben dem regulären Heer spielten bereits in den ersten Jahrhunderten von Byzanz verbündete Truppen unterschiedlichster Herkunft eine große Rolle, die teils in das Heer eingegliedert, teils als besondere Einheiten Dienst taten. Vom 11. Jahrhundert an, als die Kleingüter von den in Entstehung begriffenen Großgütern aufgesogen wurden, zerfiel das stehende Heer, und es begann die Bildung eines Heeres von feudalem Charakter. In den letzten Jahrhunderten bestand das Heer überwiegend

aus Söldnern, unter denen die unterschiedlichsten Völker vertreten waren. Ein Teil des Heeres lag in den Provinzen, ein anderer Teil in der Hauptstadt. Den letzteren ergänzte die kaiserliche Garde. Der Schutz der Ostgrenze war einem besonderen Grenzschutz (ἀκοῖται) übertragen. Neben dem Landheer verfügte Byzanz bis zum 13. Jahrhundert über eine schlagkräftige Kriegsflotte, die durch die Anwendung des sogenannten griechischen Feuers oft genug die Angriffe der Barbaren überlegen abwies. Die Flotte war teils in Konstantinopel, teils in den Häfen Kleinasiens (Flottenthema Kibyr-

raioton), Griechenlands und der Inseln stationiert.

Sein über tausendjähriges Bestehen verdankte der byzantinische Staat außer seinem Heer seiner vorzüglichen Diplomatie, die im Mittelalter unvergleichlich in ihrer Art war Byzanz unterhielt bei fremden Völkern keine ständige diplomatische Vertretung, stand jedoch unausgesetzt in Verbindung mit ihnen; ihre Gesandten erschienen oft in der Hauptstadt, umgekehrt besuchten die byzantinischen Gesandten die Höfe der Herrscher des Westens oder der arabischen Kalifen, ja sie gelangten bis in die Quartiere der Fürsten Zentralasiens. Am kaiserlichen Hof waren amtliche Dolmetscher angestellt. die mit den fremden Herrschern den schriftlichen und mit deren Gesandten den mündlichen Verkehr vermittelten. Großes Gewicht wurde am byzantinischen Hof darauf gelegt, die Überlegenheit den Nachbarn gegenüber auch in Äußerlichkeiten zur Geltung zu bringen. Man kannte die inneren Verhältnisse der angrenzenden Völker und Staaten, kannte ihre Schwächen und Stärken und konnte seine Politik dementsprechend modifizieren. Die Methoden waren oft recht schlau und durchtrieben, wie es zum Beispiel ein oft angewandtes Verfahren war, die Völker an den Grenzen, die dort lagerten oder sich niedergelassen hatten, gegeneinanderzuhetzen, das eine gegen das andere auszuspielen.

Einer der Hauptcharakterzüge der byzantinischen Diplomatie war die Elastizität, die doppelte Auslegung der Tatsachen, die 'interpretatio graeca', womit man den Widerspruch zwischen einem prinzipiellen Standpunkt und einer gegebenen Situation in der Praxis überbrücken konnte. Wenn Byzanz zu Konzessionen gezwungen war, fand es geschickt und wendig jederzeit einen Ausweg, den Schein zu wahren und seiner Ideologie keinen Abbruch zu tun. Das Bestreben, den ideologischen Standpunkt um jeden Preis aufrechtzuerhalten, zwang in vielen Fällen zur Verschleierung und Maskierung der Tatsachen. Eine solche Fiktion war die Theorie von der Einheit des Römischen Reiches und der Auf-

rechterhaltung des Imperium Romanum über die von den Barbaren besetzten Gebiete. Der byzantinische Hof sah in den Jahresgeldern, die fremde Völker für die Aufrechterhaltung des Friedens und den Schutz der Grenzen für sich herausschlugen, freiwillige Geschenke; die Geschenke fremder Völker wiederum galten als der byzantinischen Oberhoheit

gebührende Steuern.

Die mit fremden Völkern geschlossenen diplomatischen Vereinbarungen, Verträge, die für Byzanz oft harte Bedingungen enthielten, stellten die Byzantiner als Gunsterweise des Weltherrschers dar und kleideten sie in die Form von kaiserlichen Chrysobullen (Goldbullen). Aus dem diplomatischen Vorgehen des byzantinischen Hofes und seinen Methoden geht die absichtliche Doppelsinnigkeit oft klar hervor. So ist zum Beispiel auf der Krone, die Kaiser Michael Dukas VII. König Géza I. von Ungarn schenkte, die Inschrift auf dem Emailbild des Königs so formuliert, daß sie genausogut den "an Christus Glaubenden" wie auch den - offenbar dem Kaiser - "Treuen" bedeuten konnte, und so hatte die Krone einen anderen Sinn für den, der sie schenkte, als für den, der sie erhielt. Die Heuchelei der byzantinischen Diplomatie äußerte sich zuweilen in brutaler Form. So sandte zum Beispiel der byzantinische Hof im Jahre 448 Maximinos in Begleitung des Rhetors Priskos als Gesandten zum Hunnenkönig Attila. Zur gleichen Zeit wurden hinter dem Rücken der Gesandten Pläne geschmiedet, Attila durch Meuchelmord zu beseitigen. Solche und ähnliche Fälle diskreditierten die byzantinische Diplomatie in den Augen der Fremden, wofür der erwähnte Liudprand in seinem Gesandtschaftsbericht Zeugnis ablegt.

Ergänzt wurde die diplomatische Tätigkeit des byzantinischen Hofes durch die Missionsbestrebungen der Kirche. Das Ziel war, die heidnischen in die Gemeinschaft der christlichen Völker und zugleich in die Interessensphäre des byzantinischen Staates einzubeziehen. Gefördert wurde dieses Bestreben dadurch, daß schon Kaiser Konstantin der Große die Kirche in den Rahmen des Staates einbezog und sie sozusagen in gewissem Sinne einen Bestandteil des Staatsapparates bildete. Der christliche Charakter der Hauptstadt Byzanz kam im Attribut θεοφόλακτος (= 'von Gott geschützt') zum Ausdruck. Ohne Zahl sind die Legenden, die erzählen, wie die himmlische Macht die Hauptstadt aus ihren Notlagen immer wieder befreite, wie sich die Gottesmutter oder ein Heiliger in den Kampf mit den Barbaren zum Schutze der Hauptstadt einmischte. Wir haben Kenntnis davon, daß einmal, als der

Hauptstadt große Gefahr drohte, das Volk zum Grab eines Kaisers pilgerte und ihn anflehte, er möge aus dem Grab steigen und dem Vok in seinem Kampf gegen den Feind beistehen. Denn der Kaiser war nicht nur der höchste Repräsentant der weltlichen Macht, sondern nach byzantinischer Auffassung zugleich der irdische Stellvertreter Christi, der auch über dem Patriarchen und über dem Klerus stand. Er ernannte den Patriarchen aus drei Kandidaten, er berief die Konzilien ein, in denen er oder sein Beauftragter den Vorsitz führte und deren Beschlüssen er Gesetzeskraft verlieh. Die kirchlichen Würdenträger gehörten zu den Beamten des Staates, und der Kaiser regelte ihre Rangordnung. Die kirchlichen Personen machten einen bedeutenden Teil der Bevölkerung aus. Zu Kaiser Justinians Zeiten belief sich allein schon das kirchliche Personal der Kathedrale von Konstantinopel, der Hagia Sophia, und der ihr unterstellten Hilfskirchen auf 525 Personen. Zur Zeit der Komnenen zählte man allein in der Hauptstadt mehr als 300 Klöster. Die Zahl der Mönche überstieg im 8. Jahrhundert die Zahl von 100 000. Sie spielten zusammen mit dem Klerus eine bedeutende Rolle im Leben von Byzanz: Die Vornehmen, die Kaiser und Kaiserinnen selbst legten gegen Ende ihres Lebens oft das Mönchskleid an und zogen sich in ein Kloster zurück. Unter diesen waren in Konstantinopel das Studiu- und das Pantokrator-, das thessalische Meteora-, das peloponnesische Mega-Spelaion-Kloster und nicht zuletzt die Klöster auf dem Berge Athos berühmt. Die byzantinische Kirche, die sich für die orthodoxe (rechtgläubige) hielt, trug schwere Kämpfe aus gegen die verschiedensten Häresien (Arianismus, Nestorianismus, Monophysitismus usw.), sowie einzelne theologische Lehren, hauptsächlich über die Frage der göttlichen oder menschlichen Natur Christi. Die heftigsten Kämpfe führte sie aber mit Rom, dem Anschein nach wegen dogmatischer Fragen, in Wirklichkeit wegen des kirchlichen Macht- und Einflußbereichs. Der Kampf, in dem die in der Ideologie des 'Neuen Roms' wurzelnde byzantinische Staatsidee dem Streben nach Universalismus der alten römischen Kirche gegenüberstand, spitzte sich im 9. Jahrhundert zu und endete im Jahre 1054 damit, daß der römische Papst und der konstantinopolitanische Patriarch sich gegenseitig exkommunizierten. So kam es zur Kirchenspaltung (Schisma). Wohl unternahm Byzanz in den späteren Jahrhunderten in der Hoffnung auf westliche Hilfe mehrere Anläufe in Richtung auf eine kirchliche Union mit Rom, doch diese führten zu keinem Ergebnis.

Die Einteilung des byzantinischen Reichsgebiets in Prä-

fekturen und innerhalb dieser in Diözesen und Provinzen war gleichfalls eine Erbschaft des römischen Kaiserreichs. Vom 7. Jahrhundert an trat jedoch in dieser Hinsicht eine große Wandlung ein. Es diente sicherlich dem Zweck, den feindlichen Angriffen künftig stärkeren Widerstand entgegensetzen zu können, wenn man einzelne Provinzen in größere Einheiten, in sogenannte Themen, zusammenfaßte. Der Begriff  $\vartheta \dot{\eta} \mu \alpha$  umschrieb ursprünglich eine militärische Einheit, ein Korps, später ging jedoch die Bezeichnung auf das Gebiet über, in dem der betreffende Truppenkörper stationiert war. An der Spitze eines Themas stand ein 'strategos' (Themenbefehlshaber), der die bürgerliche und militärische Macht in seiner Hand vereinte. Über die Entstehungszeit der Themenorganisation sind die Forscher unterschiedlicher Meinung. Einzelne schreiben sie Kaiser Herakleios zu, andere erinnern daran, daß sich ihre ersten Anfänge schon unter Justinian abzeichnen, was auf eine allmähliche Entwicklung schließen läßt, und meinen, das Thema als verwaltungstechnische Institution stamme frühestens aus dem 8. Jahrhundert.

Die ersten Themen entstanden in Kleinasien und hießen Opsikion (lateinisch: 'obsequium'), Armeniakon und Anatolikon. Später wurden dann auch in anderen Teilen des Reiches, so auf dem Balkan, Themen organisiert (Thrake, Makedonia, Hellas, Peloponnesos), deren Grenzen sich im Laufe der Jahrhunderte oftmals änderten. Einzelne Themen wurden später in kleinere aufgeteilt; auch die eroberten Gebiete wurden in Themen organisiert. So entstanden auf bulgarischem Gebiet nach der Eroberung im Jahre 1018 die Themen Paristrion, Bulgaria und Sirmion. Die kirchliche Einteilung war hiervon ganz verschieden; die vier Patriarchate, das konstantinopolitanische, das alexandrinische, das antiochenische und das von Jerusalem, waren in Metropolen, und diese wiederum in Bistümer unterteilt.

Die weit auseinanderliegenden, zeitweilig sich über drei Erdteile erstreckenden Gebiete des Byzantinischen Reichs verbanden mit der zentral gelegenen Hauptstadt in erster Linie die Seewege, die in die Häfen des Mittelmeeres und des Schwarzen Meeres führten. Als Wasserstraße spielte im Norden auch die Donau eine Rolle, die byzantinische Flotte fuhr durch das Donaudelta flußaufwärts oft bis zur Savemündung, teils zur Verteidigung wie zu Justinians Zeiten, teils zur Sicherung des Angriffs zu Lande wie unter Manuel. Als die Osmanen den Landweg bereits verlegt hatten, gelangte zum Beispiel im Winter 1365 – 66 Kaiser Johannes mit seinem

Gefolge auf dem Wasserweg nach Ungarn. Das vielfältige Netz der Landwege war für Byzanz von entscheidender Bedeutung, teils um bei feindlichen Angriffen Truppeneinheiten rasch einsetzen zu können — also aus militärischen Gründen —, teils zur Abwicklung des regen Handelsverkehrs.

Ein gut Teil der Reichsstraßen war römische Erbschaft, so zum Beispiel die alte Via Militaris, die von Konstantinopel in nordwestlicher Richtung über Thrakien führte, Adrianupolis (Edirne), Philippupolis (Plowdiw), Sardike (Sofia) und Naissos (Niš) berührte und über das Margos-(Morawa)Tal bei Singidunum (Belgrad) die Donau erreichte. Über diese Straße kam 448 die byzantinische Gesandtschaft, der der Rhetor Priskos angehörte, an Attilas Hof, und über diese Straße zog Joannes Hunyadi während des sogenannten langen Feldzugs von 1443 nach dem Balkan. Unter den in verschiedene Richtungen führenden Straßen war außerdem die ebenfalls von den Römern angelegte Via Egnatia besonders wichtig, die von Thessalonike (eine Straße verband auch diese Großstadt mit der Hauptstadt) in westlicher Richtung nach Dyrrachion (Durazzo) an der Adria führte: von dem Hafen dieser Stadt war es dann leicht, das Meer in Richtung Brindisi zu überqueren. Die Byzantiner bauten das geerbte Straßennetz weiter aus, dergestalt, daß einzelne Zweigstraßen bis in die fernen Gegenden Asiens und Afrikas führten.

Literatur: C. Jireček: Die Heerstraße von Belgrad nach Konstantinopel und die Balkanpässe, Prag, 1877. – Ch. Diehl: Études sur l'administration byzantine dans l'Exarchat de Ravenne, Paris, 1888 (Nachdruck New York, 1959). - L.M. Hartmann: Untersuchungen zur Geschichte der byzantinischen Verwaltung in Italien, Leipzig, 1889. — J. B. Bury: The Constitution of the Later Roman Empire, London, 1910. — J. B. Bury: The Imperial Administrative System in the Ninth Century, London, 1911 (Nachdruck New York, 1958). - A. Heisenberg: Staat und Gesellschaft des byzantinischen Reiches [Die Kultur der Gegenwart II, 4], Leipzig-Berlin, 1923<sup>2</sup>, 364-414. — G. Rouillard: L'administration de l'Egypte byzantin, Paris, 1923. - E. Stein: Untersuchungen zur spätbyzantinischen Verfassungs- und Wirtschaftsgeschichte. Mitteilungen zur osmanischen Geschichte 2 (1923—1925) 1—62 (Nachdruck Amsterdam, 1962). — F. Dölger: Beiträge zur Geschichte der byzantinischen Finanzverwaltung besonders des 10. und 11. Jahrhunderts, Leipzig 1927 (Nachdruck Darmstadt, 1960).
E. Kornemann: Doppelprinzipat und Reichsteilung im Imperium Romanum, Leipzig—Berlin, 1930. — G. Ostrogorsky: Otnošenie čerkvi i gosudarstva v Vizantii. Seminarium Kondakovianum 4 (1933) 121—134. — A. Grabar: L'empereur dans l'art byzantin, Paris, 1936. — G. Ostro-gorsky: Die byzantinische Staatenhierarchie. Seminarium Kondakovianum 8 (1936) 43-61. — O. Treitinger: Die

oströmische Kaiser- und Reichsidee nach ihrer Gestaltung im höfischen Zeremoniell, Jena, 1938 (Nachdruck Darmstadt, 1956). L. Bréhier: Le monde byzantin II. Les institutions de l'empire byzantin, Paris, 1949.
 F. Dölger: Die Familie der Könige, Byzanz und die europäische Staatenwelt, Ettal, 1953, 34-69. — D. A. Zakythenos: Le despotat de Morée II. Vie et institutions, Athènes, 1953. — A. Pertusi: La formation des thèmes byzantins. Berichte zum XI. Internationalen Byzantinistenkongreß I, München, 1958. — J. Karayannopulos: Das Finanzwesen des frühbyzantinischen Staates, München, 1958. — J. Karayannopulos: Die Entstehung der byzantinischen Themenordnung, München, 1959. — J. E. Karagiannopulos: Βυζαντινὸν κράτος, Μεγάλη Έλ-3. Ε. Κατα gran in 16 p u 16 s. Βεξαντών χυατός, πεγαλή Εληνική Έγκυκλοπαιδεία Συμπλήρωμα ΙΙ, Athen, 1959, 267—298. — D. O b o l e n s k y: The principles and methods of byzantine diplomacy, G y. M o r a v c s i k — D. A. Z a k y t h e n o s: Rapport complémentaire. Actes du XII Congrès International d'Études Byzantines I, Beograd, 1963, 45-61, 299-311, 313-319. - H. Hunger: Prooimion. Elemente der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der Urkunden, Wien, 1964. – H. Ahrweiler: Byzance et la mer. La marine de guerre, la politique et les institutions maritimes de Byzance aux VIIº-XVe siècles, Paris, 1966. — E. v. I vánka: Rhomäerreich und Gottesvolk, Freiburg—München, 1968. — F. Dvornik: The Photian Schism, History and Legend, Cambridge, 1970. — Weitere Literatur s. Moravcsik: BT I, 24.

## KULTUR

Wie über die Gesamtheit des byzantinischen Staatswesens, spukte im allgemeinen Bewußtsein lange Zeit ein Zerrbild auch der byzantinischen Kultur. Unter dem Einfluß der Schriftsteller der Aufklärungszeit verbreitete sich die Auffassung, die byzantinische Kultur habe über die Jahrhunderte hinweg in völliger Starrheit verharrt, sie entbehre jeglicher Bewegung, keine Entwicklung, allein toter Formalismus sei wahrnehmbar; dazu hätten östliche Einflüsse die ererbten antiken Elemente vollkommen verzerrt. Im Zuge der neueren Forschungen, die ein neues Licht nicht nur auf die äußere Geschichte, sondern auch auf das innere Leben, die Staatsorganisation, die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Verhältnisse, das geistige Leben, die Literatur und Kunst von Byzanz warfen, wurde diese falsche Fassade zum Einsturz gebracht, die unter dem Einfluß des Irrtums früherer Epochen das wahre Bild byzantinischer Kultur verdeckt hatte. Das Dogma von der Erstarrung und Leblosigkeit der byzantinischen Kultur ist widerlegt. Es stellte sich heraus, daß aus der Verknüpfung der hellenistischen, römischen und orientalischen Elemente eine neue Synthese und aus ihrer organischen Weiterentwicklung — worauf übrigens auch die Namen der Hauptstadt Byzantion, Nea Rome und Konstantinopolis verweisen — eine neue, einmalige und in ihrer Art autonome Kultur entstand und daß das eigentliche Wesen des ethnisch zusammengesetzten Byzantinischen Reichs gerade die die unterschiedlichen Volkselemente vereinigende, im Charakter einheitliche und sich kontinuierlich fortentwikkelnde byzantinische Kultur ausmachte.

Im Westen verursachte die Zeit der Völkerwanderung einen gewaltigen Riß in der Kulturgeschichte, da die neuen Völker die an sie vererbte antike Kultur nur langsam anzunehmen in der Lage waren. Im Leben von Byzanz trat ein solcher gewaltsamer Bruch nicht ein. Byzanz überstand unbeschädigt die Stürme der Völkerwanderung, die Kontinuität der Kultur blieb bestehen, deren Träger sie zugleich weiterentwickelten. Darin ist der wichtigste Grund zu suchen, weshalb die byzantinische Kultur während des Frühmittelalters die Kultur des Westens weit überflügelte, sowohl hinsichtlich der materiellen wie auch der geistigen Produktion; darüber berichten die

ausländischen Reisenden, die Konstantinopel besuchten und mit Bewunderung den Glanz und den Reichtum, die prächtigen Gebäude und Denkmäler der Hauptstadt beschrieben, und ein schlagender Beweis sind die vielen Werte, mit denen Byzanz die Kultur der von ihm berührten und es beerbenden Völker bereicherte.

Literatur: Ch. Diehl: La civilisation byzantine. Études byzantines, Paris, 1905, 107—181. — D. C. Hesseling: Essai sur la civilisation byzantine, Paris, 1907. — K. Dieterich: Byzantinische Charakterköpfe, Leipzig, 1909. — H. Gelzer: Byzantinische Kulturgeschichte, Tübingen, 1909. — N. Turchi: La civiltà bizantina, Torino, 1915. — K. Roth: Sozial- und Kulturgeschichte des byzantinischen Reiches, Berlin-Leipzig, 1919. — Ch. Diehl: Figures byzantines I—II, Paris, 1925<sup>10</sup>—1927<sup>8</sup>. — St. Runciman: La civilisation byzantine, Paris, 1934. - Byzantium. An Introduction to East Roman Paris, 1954. — Byzantumi. An Introduction to East voltain Civilisation. Ed. by N. H. Baynes and H. St. L. B. Moss, Oxford, 1948. — Ph. Kukules: Βυζαντινῶν βίος καὶ πολιτισμός I–VI, Athènes, 1948—1957. — L. Bréhier: Le monde byzantin III. La civilisation byzantine, Paris, 1950. — H. W. H a u s s i g: Kulturgeschichte von Byzanz von ihren Anfängen bis 1453, Stuttgart, 1957 (19662) = A History of Byzantine Civilisation, London, 1970. — H. Hunger: Byzantinische Geisteswelt. Von Konstantin dem Grossen bis zum Fall Konstantinopels, Baden-Baden, 1958. — A. Ducellier: Les Byzantins, Paris, 1963. — B. Hemmerdinger: La culture grecque classique du VII° au IX° siècle. Byz 34 (1964) 125-133. — H. Hunger: Das Reich der neuen Mitte. Der christliche Geist der byzantinischen Kultur, Graz, 1965. — The Cambridge Medieval History IV. The Byzantine Empire II. Government, Church and Civilisation, ed. by J. M. Hussey, Cambridge, 1967. — Weitere Literaturs. Moravesik: BT I, 22—24.

Die byzantinischen Griechen legten im selben Maße Wert auf die höhere geistige Bildung wie ihre antiken Vorfahren. Auch wenn bestimmte kirchliche Kreise, hauptsächlich die Mönche, die alte Kultur geringschätzten und sie sogar für schädlich erklärten, waren die Byzantiner im allgemeinen bemüht, sich diese Bildung anzueignen, die nebenbei auch eine Vorbedingung zum Eintritt in bevorzugte Beamtenlaufbahnen war. Der Anspruch auf höhere Ausbildung beschränkte sich nicht auf eine so dünne Schicht wie im Westen, vielmehr war sie weiteren Kreisen der höheren Gesellschaft zugänglich. Nicht nur kirchliche Personen verfügten über höheres Wissen, sondern auch weltliche — wenn nicht in noch höherem Maße – und oft genug auch Frauen, unter denen wir hervorragenden Persönlichkeiten begegnen wie zum Beispiel Hypatia, einer Philosophin, die den Märtyrertod erlitt: der Dichterin Athenais. Gattin Kaiser Theodosios' II.;

Kasia, einer schriftstellernden Nonne; der Prinzessin Anna Komnene, einer hervorragenden Historikerin, und anderen.

Die Stätten der Elementarbildung waren die unterschiedlichsten Schulen, deren Typen die Byzantiner in Fortsetzung der hellenistischen Institutionen aus der Antike weiterführten; hinzu kamen die kirchlichen, hauptsächlich Klosterschulen

in großer Zahl.

Von den Elementarschulen wissen wir verhältnismäßig wenig, weil sie in den Quellen nur selten erwähnt werden. Eine solche dürfte die von Kaiser Alexios I. gegründete Waisenhausschule gewesen sein, von der schon die Rede war. Mittelschulen gab es in den größeren Städten, Hochschulen in den wichtigsten Kulturzentren wie Alexandreia, Antiocheia und Athen. Die Athener Akademie, eine Hochburg des heidnischen Neoplatonismus, ließ Kaiser Justinian im Jahre 529 schließen.

Berühmt waren die juristische Schule im syrischen Berytos und die rhetorische Schule im palästinensischen Gaza. Daneben gab es medizinische Schulen, wie zum Beispiel die im Krankenhaus des Pantokrator-Klosters, eine Gründung der Kaiserin Eirene, Tochter des Königs Ladislaus des Heiligen von Ungarn. Die höchste Bildung jedoch erwarb man an der Universität von Konstantinopel, wahrscheinlich noch eine Gründung Kaiser Konstantins des Großen, welche Theodosios II. im Jahre 425 neu organisierte. Die Universität besaß damals 31 Lehrstühle (20 Grammatik-, 8 Rhetorik-, 2 rechtswissenschaftliche und einen philosophischen Lehrstuhl). An 15 dieser Lehrstühle war die Unterrichtssprache noch lateinisch. Es hat den Anschein, als hätte die Universität mit einigen Unterbrechungen und mit gewissen Neuorganisationen, wie der des Cäsar Bardas im Jahre 863 und der von Kaiser Konstantinos Monomachos vom Jahre 1045 — letzterer teilte sie philosophische und juristische Fakultät zum Fall von Byzanz bestanden. Die Universität verfügte über so hervorragende Professoren wie Leon Mathematikos, Photios, Michael Psellos und Johannes Italikos, Als Studenten wurden auch Fremde, unter anderen Armenier und Araber,

Eine bedeutsame Hochschule bestand neben der Universität in Konstantinopel vom 12. Jahrhundert an in der Schule des Patriarchats, die vornehmlich dem Nachwuchs des Klerus theologische Ausbildung gewährte, doch auch von Weltlichen besucht werden durfte. Groß in Mode war, besonders in den letzten Jahrhunderten, der Privatunterricht. So unterhielten zum Beispiel im 14. Jahrhundert der Polyhistor Nikephoros

Gregoras und im 15. Jahrhundert der Philosoph Georgios Gemistos Plethon eine Privatschule.

In der Grundschule lernten Knaben und Mädehen Lesen und Schreiben. Der Unterricht im Lesen erfolgte wie in der Antike durch monotones Wiederholen von Buchstaben, Silben und Wörtern, was aus den Schulbuchfragmenten hervorgeht, die uns die Papyri übermittelt haben. Die Byzantiner legten großes Gewicht auf die schöne, reine Aussprache, und wer gegen diese verstieß, wurde ausgelacht, wie zum Beispiel der aus Italien stammende Johannes Italos, an dessen Griechisch der Tonfall der italienischen Muttersprache störte. Als Anfangslektüre dienten hauptsächlich die Psalmen und die Apostelgeschichte. Eine besondere Schwierigkeit bereitete den byzantinischen Schülern die griechische Orthographie, da die lebende Aussprache erheblich von den Schriftbildern der traditionellen Orthographie abwich. Ein lebhaftes Beispiel davon geben die vielen Schreibfehler, die hauptsächlich

in den vulgären Handschriften begegnen.

Der grammatische Unterricht stand in enger Verbindung mit der Lektüre der klassischen griechischen Autoren und den daran geknüpften Erklärungen. An erster Stelle stand zu jeder Zeit Homer, aus dessen Epen einzelne Partien auswendig gelernt werden mußten. Michael Psellos soll mit 14 Jahren bereits die ganze Ilias auswendig gekonnt haben. Die uns in Papyri erhalten gebliebenen 'Homer-Präparationen' zeigen, welche Schwierigkeiten die Schüler zu überwinden hatten, um die homerische Sprache zu verstehen. Außer Homer wurden auch andere griechische Klassiker gelesen, u. a. Hesiod, die Lyriker, die drei Tragiker und Aristophanes. Von den Werken der Dramatiker wählten die Byzantiner einzelne für den Schulgebrauch aus, und der Vorzug, den sie diesen gewährten, trug wesentlich dazu bei, daß andere, in der Schule nicht gelesene Dramen verlorengingen. Unter den Prosaikern dienten hauptsächlich Herodot, Thukydides, Xenophon, Plutarch, die Redner, Lukian und ausgewählte Stücke aus den Werken der Kirchenväter als Schullektüre. Auf letztere wurde selbstverständlich in den kirchlichen Schulen größerer Wert gelegt. Es sind uns Handschriften erhalten geblieben, welche die für den Schulgebrauch ausgewählten Lesestücke vereinigen; in ihnen sind die schwierigen Wörter und Ausdrücke der Texte durch interlineare oder marginale Anmerkungen erklärt.

Ergänzt wurde der grammatische Unterricht, dessen Hauptziel in der Aneignung der Regeln und Formen der literarischen Sprache auf dem Weg über ein Studium der antiken Vor-

bilder bestand, durch den rhetorischen Unterricht, durch den die Schüler nicht nur den rhetorischen Stil kennenlernten, sondern sich auch eine gewisse Gewandtheit in der mündlichen und schriftlichen rednerischen Praxis aneignen sollten. Diesem Ziel dienten die Übungen, Ethopoien, Ekphrasen usw., die die Schüler über verschiedene erdachte Themen in Form von Reden oder Briefen anzufertigen hatten.

Die höchste Reife universitärer Ausbildung stellte das philosophische Studium dar, das in der Hauptsache aus der Erklärung der Werke Platons, des Aristoteles und anderer antiker Philosophen bestand. Eine Ergänzung zum grammatischen, rhetorischen und philosophischen Studium bildete die Einführung in die Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik.

Abgesehen vom Fachunterricht in Jurisprudenz, Medizin und Theologie war die byzantinische Ausbildung im ganzen von gleichermaßen praktischer Zielsetzung und starkem For-

malismus gekennzeichnet.

Literatur: F. Fuchs: Die höheren Schulen in Konstantinopel im Mittelalter, Leipzig, 1926 (Nachdruck Amsterdam, 1964). — J. M. Hussey: Church and Learning in the Byzantine Empire (867—1185), Oxford, 1947. — L. Bréhier: La monde byzantin III. La civilisation byzantine, Paris, 1950, 456—503. — R. Guilland: La vie scolaire à Byzance. Bulletin de l'Association Guillaume Budé 1953, No. 1, 63—83. — B. Leib: Quelques aspects de l'éducation à Byzance au XI° siècle. Bsl 21 (1960) 38—47. — R. Browning: The patriarchal school at Constantinople in the twelfth century. Byz 32 (1962) 167—202; 33 (1963) 11—40. — R. Browning: Byzantinische Schulen und Schulmeister. Das Altertum 9 (1963) 105—118.

Der hohe Stand des byzantinischen Schulunterrichts und infolgedessen die in weiten Kreisen verbreitete Bildung ermöglichten, daß in Byzanz eine reiche, mannigfaltige Literatur in vielen Farben und Nuancen entstehen konnte, die von Personen der unterschiedlichsten Gesellschaftsschichten gepflegt wurde. Unter den byzantinischen Schriftstellern, deren Zahl viel größer war als in jedem anderen Land jener Zeit, finden sich Kaiser, Mitglieder der kaiserlichen Familie. adlige Herren, Beamte, Kirchenfürsten, Geistliche, Mönche und Angehörige der niedrigsten Volksschichten. Wir kennen auch mehrere Schriftstellerinnen. Ein sonderbarer Typus ist der im Elend lebende byzantinische Schriftsteller wie Theodoros Prodromos, der seine Werke kaiserlichen und herrschaftlichen Protektoren mit der Bitte um ihre Unterstützung widmete. Im Gegensatz zum Abendland spielte zur gleichen Zeit in Byzanz im literarischen Leben das weltliche Element die

überwiegende Rolle. Aus der großen Zahl der literarischen Werke und der handschriftlichen Kopien, die erhalten blieben, kann man auf einen weitverzweigten Leserkreis schließen.

Gemäß der gesellschaftlichen Schichtung und der erwähnten Zweisprachigkeit ist auch für Inhalt und Form der byzantinischen Literatur eine gewisse Zwiespältigkeit charakteristisch. Anders ist die gelehrte Literatur der an den Werken antiker Schriftsteller geschulten oberen, und anders die volks-

tümliche Literatur der niedrigen Schichten.

Wir sahen, daß den Kern des byzantinischen Unterrichts das Studium der Werke antiker griechischer Schriftsteller bildete. Eine Folge davon war, daß sich die Schriftsteller von dem Einfluß ihrer Vorgänger nicht immer freimachen konnten, vielmehr sie als Vorbilder ansahen, denen sie nachstreben sollten. Ein starker Klassizismus kennzeichnet die Literatur der oberen Schichten, der jedoch nicht zu jeder Zeit gleich ausgeprägt zur Geltung kam. Im 5. und 6. Jahrhundert war die Lust am Archaisieren stärker, sie ließ zur Zeit des Bilderstreits nach, obgleich die neuesten Forschungen erwiesen haben, daß die Vorstellung, die wir uns von den 'finsteren Jahrhunderten' (7. bis 9. Jahrhundert) machten, nicht wahrheitsgetreu ist. Quellennachrichten beweisen, daß zum Beispiel im Jahre 814 Johannes Grammatikos auf Befehl Kaiser Leons III. die in verschiedenen Klöstern verwahrten alten Handschriften in der Hauptstadt vereinigte. Einen neuen Antrieb gewann der Klassizismus im 11. Jahrhundert; er erlebte seine höchste Blüte im 12. Jahrhundert unter den Komnenen. Abermals verstärkte sich der Klassizismus sodann zur Zeit der Paläologen; er erreichte im 15. Jahrhundert unmittelbar vor dem Fall von Byzanz seinen Höhepunkt.

In der Literatur der oberen Gesellschaftsschichten (einzelne Forscher nennen sie aristokratisch) kam der Klassizismus in verschiedenen Formen zur Geltung. Die Nachahmung antiker griechischer Vorbilder hatte zur Folge, daß in Byzanz gewisse antike Gattungen besonders beliebt waren, so das Epigramm, dessen Autoren indes zumeist nur alte Themen und Motive wiederholten und aufwärmten. Merkwürdig ist das zähe Fortleben des Gedichtstypus  $Ei_{\zeta}$   $\hat{\epsilon}avr\delta v$  (= an sich selbst). Der Anakreonimitation verschrieb sich eine ganze Schule. Der hellenistische Roman wurde unter den Komnenen wiederaufgegriffen: In der beliebten Gattung des 'Fürstenspiegels' sind Elemente auszumachen, die bis auf Isokrates zurückgehen. Die byzantinischen 'Hadesfahrten', eine für die Gesellschaftssatire geeignete Gattung, spiegeln den starken Einfluß

des Lukian wider.

Von den antiken Einflüssen in der historischen Literatur wurde schon im Zusammenhang mit den Quellen gesprochen. Es ist keine seltene Erscheinung, daß ein byzantinischer Schriftsteller ein christliches Thema unter Benutzung eines antiken Vorbildes behandelt, ähnlich dem Verfahren der Geschichtsschreiber, die — wie wir sahen — Ereignisse ihrer Zeit oft in ein antikes Gewand kleideten. So ist zum Beispiel das Gedicht →Christi Höllenfahrt∢ von Synesios die Nachahmung eines Apollohymnus des Alkaios; das dramatische Werk →Der leidende Christus∢ wiederum besteht aus nichts anderem als zusammengehefteten antiken Verszeilen, haupt-

sächlich solchen von Euripides.

Eine natürliche Folge der Imitation war, daß die einzelnen Dichter den traditionellen Dialekt der betreffenden Kunstgattungen verwendeten, obgleich dieser sich aus dem lebenden Sprachgebrauch ebenso längst verloren hatte wie die attische Sprache der Prosaschriftsteller. Die klassizierenden Dichter befolgten sogar die Regeln der antiken Metrik, obgleich die griechische Sprache infolge ihrer beschriebenen Entwicklung die antike Aussprache als Basis der Versbildung schon längst eingebüßt hatte. Im übrigen wimmeln die byzantinischen Dichterund Prosawerke gleicherweise von antiken Zitaten und Topoi aus altgriechischen Werken. Die meisten Erzeugnisse der klassizierenden Literatur sind durch einen starken Formalismus, gelehrte Künstelei, rhetorische Bravouren und das Streben nach Virtuosität gekennzeichnet. In vielen Fällen ist die archaisierende Form nur eine Hülle des Inhalts, in dem persönliche Erlebnisse ausgedrückt werden, wie zum Beispiel in den Gedichten der Nonne Kasia und des Johannes Kyriotes.

Davon völlig verschieden ist die volkstümliche und volkssprachliche Literatur der unteren Schichten, die, frei von den lähmenden Fesseln des Klassizismus und Formalismus, im Gegensatz zu deren Treibhausluft die Frische spontaner Schöpfungen atmet. Auch in dieser Literatur, die die soziale Wirklichkeit widerspiegelt, tauchen antike Elemente auf, wie die Figur des Charon, der Moiren und Eroten, doch lebten diese von der Antike geerbten Elemente tatsächlich in der Volksüberlieferung fort. Leider sind viele Produkte dieser volkstümlichen Literatur aus den früheren Jahrhunderten verlorengegangen, nicht nur weil sie die Kirche - wie auch im Westen — verfolgte, sondern auch der klassizierende Geschmack der herrschenden Schichten lehnte sie ab. Einige Spottlieder haben die Aufzeichnungen der Historiker gerettet. Merkwürdigerweise sind uns die ersten umfangreicheren Denkmäler dieser Literatur in der Volkssprache aus dem stark

archaisierenden 12. Jahrhundert erhalten geblieben, und zwar von Autoren wie zum Beispiel Theodoros Prodromos, welche in anderen Werken noch als Vertreter des Klassizismus sich der künstlichen, archaisierenden Sprache bedienten.

Die die Zweisprachigkeit und Zwiespältigkeit widerspiegelnde byzantinische Literatur zeigt nach Gattungen und Thematik große Mannigfaltigkeit. Das schriftstellerische Schaffen der Byzantiner war ganz allgemein vielseitig und pflegte die

unterschiedlichsten literarischen Formen.

Eine Gruppe der Dichtungen behandelte heimatliche, zum Teil historische Themen; hierzu rechnen Gelegenheitsgedichte auf Mitglieder der kaiserlichen Familie, Grabverse, Hochzeitslieder, Gedichte zur Verherrlichung kaiserlicher Siege usw. Für alle diese ist in gleichem Maße wie für die Prosareden ähnlichen Inhalts, die sogenannten Panegyriken, eine Häufung der rhetorischen Elemente charakteristisch. In diesen Themenkreis gehören auch die volkstümlichen Gedichte über griechische Helden (z. B. Achilleus) und große Feldherren (z. B. Alexander den Großen) in mittelalterlichem, romantischem Geist, ferner das Nationalepos der Byzantiner, der Digenes-Akritas-Zyklus, der die Kämpfe an den Grenzen mit den Arabern und die Verhältnisse der aufkommenden feudalen Welt besingt und noch in der neugriechischen Volksdichtung weiterlebt. Hierher gehören ferner die sogenannten Threnoi, die Klagelieder auf den Verlust großer Städte, hauptsächlich Konstantinopels. Ein bedeutender Teil dieser Werke ist bereits auf der metrischen Basis der 15füßigen jambischen Verse, auf der Länge der akzentuierten Silben geschrieben, in dem beliebten und häufigsten Versmaß der byzantinischen volkstümlichen Dichtung, dem sogenannten versus politicus.

Da Byzanz vermöge seiner geographischen Lage, seiner politischen und Handelsbeziehungen eng mit dem Orient verbunden war, tauchen in der byzantinischen Literatur auch viele orientalische Themen und Motive auf. Ein solches ist die Geschichte von Barlaam und Iosaphat, deren Autor nach neuesten Forschungen einer der großen Theologen der orthodoxen Kirche, Johannes von Damaskus, war. Dieses in Prosa abgefaßte Werk ist unleugbar indischen Ursprungs und eigentlich nichts anderes als die romanhafte Bearbeitung von Budhas Leben, welche über die lateinische Übersetzung auch in die Literaturen westeuropäischer Völker Eingang fand.

Auch die Berührung mit der westlichen Welt während der Kreuzzüge und der Ära des lateinischen Kaiserreichs (1204 bis 1261) hinterließ tiefe Spuren in der byzantinischen Literatur. Westliche Einflüsse zeigen sich vor allem in den Versromanen

in volkstümlicher Sprache, als Spiegelungen des feudalen Rittertums. In einem Großteil dieser Dichtungen erkennt man die Überarbeitung wohlbekannter Werke der abendländischen Literaturen. Eine solche ist die Geschichte von Imberios und Margarona, in der man Schritt auf Schritt auf Reminiszenzen aus einem provenzalischen Versroman stößt. Die Themen haben wohl französische und andere Ankömmlinge, die sich auf byzantinischem Gebiet niederließen, mit-

gebracht.

Unter den vielen Schöpfungen der Volksdichtung, deren anonyme Denkmäler aus späteren Jahrhunderten in großer Zahl sich in die Gegenwart gerettet haben, verdienen jene Liebeslieder Augenmerk, die in der Sammlung Das ABC der Liebe« erhalten blieben; ferner die Charonlieder aus dem Bereich der byzantinischen Todesdichtung, die auch in der neugriechischen Dichtung wohlbekannt sind. Sie schildern den Streit des Menschen und des Nachfahren des Toten-Fährmanns der Antike, Charon, welcher mit dem Sieg des Charon endet. Der in der byzantinischen Literatur so häufige satirische Zug äußert sich im Gewand von Tiergeschichten in Versen, um die herrschende Klasse und die Kirche zu verspotten.

Die byzantinische Literatur, die sich klassischer Schöpfungen von weltliterarischer Bedeutung nicht rühmen kann, hat ihr Bestes in der kirchlichen Hymnendichtung geschaffen, deren originellster und künstlerischster Vertreter nach weniger bekannten Vorgängern Romanos im 6. Jahrhundert war. In seinen beschwingten, hin und wieder auch mit volkstümlichen Formen durchsetzten Hymnen entfaltet sich die bis dahin nur sporadisch gebrauchte, neue rhythmische Metrik in ihrer ganzen Pracht, die, getreu dem lebendigen Sprachgebrauch, auf der Länge der betonten Silben basierte. An der künstlerischen Wirkung der Hymnen hatten die mit dem Text verbundenen Melodien ihren Anteil. Ein berühmter Hymnus des Romanos wird in der orthodoxen Kirche auch heute

noch gesungen.

Viele Aufgaben im Bereiche der Erforschung der byzantinischen Literatur harren noch ihrer Lösung. Wie wir dies bereits bei den historischen Quellen feststellen mußten, so ist auch hier der Mangel an kritischen Ausgaben auffällig. Viele literarische Schöpfungen ruhen noch unveröffentlicht in den Handschriften verschiedener Bibliotheken. Aber auch noch andere wichtige Aufgaben bleiben den Forschern auf dem Feld der byzantinischen Literaturgeschichte. Krumbachers >Litteraturgeschichte« erschloß zwar einen gewaltigen Stoff,

der durch neuere Forschungen nur noch bereichert wurde, doch über eine byzantinische Literaturgeschichte, die den heutigen Ansprüchen entspricht, verfügen wir nicht. Es fehlen eingehende Untersuchungen zur inneren Entwicklung des Verhältnisses der sozialen Schichten zu den literarischen Schöpfungen sowie der Schriftsteller und der Leser oder der Zuhörer zueinander: ungeklärt ist auch die Entstehung einzelner Gattungen. Lange Zeit befaßten sich mit der byzantinischen Literatur nur klassische Philologen und Historiker, die das Hauptgewicht auf die byzantinische Überlieferung der antiken Autoren oder auf den Wert der literarischen Schöpfungen letztlich als historische Quellen legten. Die Kriterien der ästhetischen Würdigung zum Beispiel sind beim Urteil über byzantinische Literatur bisher kaum zur Geltung gekommen. Eine Antwort auf all diese Fragen in aller Ausführlichkeit bleibt eine Aufgabe der Zukunft.

Literatur: K. Krumbacher: Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum Ende des oströmischen Reiches (527—1453), München, 1897² (Nachdruck I—II, New York, 1963). — V. Pecz: Hellének. Középkor. Egyetemes Irodalomtörténet I [= Hellenen. Mittelalter. Allgemeine Literaturge-schichte I), Budapest, 1903, 653-697. – K. Dieterich: Geschichte der byzantinischen und neugriechischen Literatur, Leipzig, 1909<sup>2</sup>. — K. Krumbacher: Die griechische Literatur des Mittelalters [Kultur der Gegenwart I, 8], Leipzig—Berlin, 1912<sup>3</sup>, 319—370. — G. Montelatici: Storia della letteratura bizantina, Milano, 1916. — Gy. Czebe: Görög irodalom, Irodalmi Lexikon [= Griechische Literatur. Literarisches Lexikon], Budapest, 1927, 399-428 (nebst einzelnen Artikeln). – P. Maas: Das Schöne in der byzantinischen Literatur. Deuxième Congrès International des Études Byzantines, Compt-rendu, Belgrade, 1929, 26-27. - G. Soyter: Byzantinische Dichtung. Ausgewählte Texte mit Einleitung, kritischem Apparat und Kommentar, Heidelberg, 1930. — Gy. Moraves ik: Középkori görög (bizánci) irodalom. Világirodalmi Lexikon [= Mittelalterliche griechische — byzantinische — Literatur. Weltliterarisches Lexikon] II, Budapest, 1931, 1063-1067 (nebst einzelnen Artikeln). — F. Dölger: Die byzantinische Dichtung in der Reinsprache, Berlin, 1948 (verb. Neuauflage in Εὐγαριστήριον Franz Dölger zum 70. Geburtstag, Thessalonike, 1961). — V. Grecu: La valeur littéraire des œuvres historiques byzantines. Bsl 13 (1952—53) 252—270. — F. Dölger: Der Klassizismus der Byzantiner. ΠΑΡΑΣΠΟΡΑ Ettal, 1961, 38-45. — E. Wellesz: A History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford, 1961<sup>2</sup>. — R. J. H. Jenkins: The hellenic origins of Byzantine literature. Dumbarton Oaks Papers 17 (1963) 37-58. — Gy. Moravcsik: Der Klassizismus in der byzantinischen Geschichtsschreibung. Polychronion. Festschrift Franz Dölger zum 75. Geburtstag, Heidelberg, 1966, 366-377. - K. Krumbacher: Letteratura greca medievale. Traduzione e note bibliografiche di S. Nicosia, Palermo, 1970.

Die bedeutendste Leistung von Byzanz liegt nicht in der Literatur, sondern in der Kunst. Das vielumstrittene Problem von der Herkunft der byzantinischen Kunst, die sogenannte 'byzantinische Frage' kann im Licht der neueren Forschungen bereits als geklärt angesehen werden. Die tiefsten Wurzeln der byzantinischen Kunst reichen, wiewohl in ihrer Entstehung und Entwicklung römische und östliche Elemente ebenfalls zur Geltung kamen, bis in die hellenistischen Überlieferungen zurück; deren sich immer wieder erneuernder Einfluß setzte sich bald stärker, bald schwächer durch, leuchtete jedoch

auch noch in der Kunst der Paläologenzeit auf.

Kirchliche Denkmäler der byzantinischen Architektur blieben in dem einstigen Gebiet des Reiches in großer Zahl erhalten. Im Kirchenbau sind zwei Haupttypen zu unterscheiden: die mehrschiffige Langhaus-Basilika und der von einer Kuppel gekrönte Zentralbau. Diese beiden verstand die byzantinische Architektur harmonisch zu vereinen; ihre großartigste Schöpfung ist die von Justinian erbaute Kirche Hagia Sophia (Heilige Weisheit) in Konstantinopel, deren Kuppel im Raum zu schweben scheint. Denkmäler der kirchlichen Baukunst sind weiterhin die zahlreichen Klöster, wie die auf dem Berge Athos. Eine hellenistische Erbschaft ist das korinthische Säulenkapitell, das durch Byzanz in vielen Abwandlungen weiterentwickelt wurde. Die weltliche Baukunst hinterließ meist nur Ruinen, so die der kaiserlichen Paläste in Konstan-

tinopel.

Die byzantinische Malerei war in erster Linie Sakralkunst. An den Wänden der Kirchen und Klöster heben sich vom Goldgrund, einem Symbol des himmlischen Lichts, Christus, die Mutter Gottes, Engel, biblische Personen, Kirchenväter und Heilige mit ihren starren, stereotypen Formen ab. Die in den Bildern reflektierte Liturgie fügte sich organisch in den architektonischen Rahmen ein. Außer den Wandmalereien waren die auf Holz gemalten, kleineren oder größeren tragbaren Ikonen sehr beliebt, die, genauso wie die Wandbilder, nach strengen kirchlichen Vorschriften hergestellt wurden. Von der weltlichen Malerei, etwa Darstellungen der Triumphe der Kaiser und Feldherren, die die Wände der Paläste schmückten, berichten nur zeitgenössische Beschreibungen. In den Bereich der Kleinmalerei gehören die illustrativen Miniaturen der Kodices, deren Thema, je nach der Handschrift, weltlich oder kirchlich sein konnte. Solche Miniaturen findet man zum Beispiel in dem Madrider Skylitzes-Manuskript. Die Miniaturen verraten oft hellenistische Züge, auch antike mythologische Elemente sind ihnen nicht fremd.

Hohes Niveau erreichten in der byzantinischen Kunst die Mosaikbilder, die biblische Szenen, Heilige, kaiserliche und andere Personen zum Gegenstand haben. Beispiele sind das Bild des heiligen Demetrios in der Basilika von Thessalonike oder die Mosaikbilder der aus Ungarn stammenden Kaiserin Eirene und ihres Gemahls in der Hagia Sophia. Künstlerische Mosaikbilder aus dem täglichen Leben zierten die Säle der kaiserlichen Paläste.

Das Geheimnis der sehr hochstehenden byzantinischen Goldschmiedekunst liegt im sogenannten Zellenschmelz. Die Emailbilder biblischen Inhalts oder Darstellungen des Kaisers und anderer Personen wurden hauptsächlich an kirchlichen Gegenständen, Kreuzen, Reliquienbehältern sowie an Fürstenkronen angebracht. Solche sind auf dem aus Byzanz stammenden unteren Teil der ungarischen Königskrone und auf den Goldplatten der Krone des Konstantinos Monomachos zu sehen.

Der wenigst kultivierte Zweig der byzantinischen Kunst war die Bildhauerei. Aus den frühen Jahrhunderten kennen wir noch relativ viel Denkmäler wie den ganz von hellenistischem Geist geprägten lateranischen 'Guten Hirten', doch vom 8. Jahrhundert an hörte die monumentale Bildhauerei in Byzanz völlig auf, da mit der orthodoxen Ideologie die Darstellung der Körperlichkeit unvereinbar war. Weiter gepflegt wurde jedoch das Relief, dessen Denkmäler man auf Steinsarkophagen und Elfenbeinschnitzereien bewundern kann.

Auf den Gemälden, Mosaik- und Emailbildern sind meistens Inschriften zu sehen, die für die byzantinische Prosopographie

von Bedeutung sind.

Literatur: N. Kondakoff: Histoire de l'art byzantin considéré principalement dans les miniatures I—II, Paris, 1886—1891 (Nachdruck Paris, 1964).— O. M. Dalton: Byzantine Art and Archaeology, Oxford, 1911 (Nachdruck New York, 1961).— O. Wulff: Altchristliche und byzantinische Kunst I—II, Berlin, 1914—1918.— J. Ébersolt: Les arts somptuaires de Byzance, Paris, 1923.— Ch. Diehl: Manuel d'art byzantin I—II, Paris, 1925—1926².— H. Gerstinger: Die griechische Buchmalerei I—II, Wien, 1926.— K. Weitzmann: Die byzantinische Buchmalerei des IX. und X. Jahrhunderts, Berlin, 1935.— V. N. Lazarev: Istorija vizantijskoj živopisi I—II, Moskau, 1947—1948 = Storija della pittura bizantina, Torino, 1967.— K. Weitzmann: Greek Mythology in Byzantine Art, Princeton, 1951.— A. Grabar: La peinture byzantine, Genève, 1953.— A. K. Orlandos: Movaστηριακή ἀρχιτεκτονική, Athen, 1958².— Z. Kádár: Ökeresztény és kora-bizánci művészet [= Altchristliche und frühbyzantinische Kunst], Budapest, 1959.— W. Sas-Zalo-

ziecky: Die byzantinische Kunst, München, 1963. — E. Kitzinger: The Hellenistic Heritage in Byzantine Art. Dumbarton Oaks Papers 17 (1963) 97—115. — D. Talbot Rice: Byzantinische Kunst, München 1964. — É va Kovács: Bizánei művészet. Művészeti Lexikon [= Byzantinische Kunst. Lexikon der Kunst] I, Budapest, 1965, 237—249. — A. Grabar: Byzantium. Byzantine Art in the Middle-Ages, London, 1966. — Kl. Wessel: Die byzantinische Emailkunst, Recklinghausen, 1967.

Der byzantinische Unterricht war – wie wir gesehen haben – enzyklopädisch ausgerichtet, d. h. er umfaßte den ganzen Horizont des damaligen Wissens. Im Mittelpunkt aber stand das Studium der antiken griechischen Autoren. Das gleiche ist für die byzantinische Wissenschaft charakteristisch, deren meiste Vertreter, wie einer der hervorragendsten Gelehrten des 11. Jahrhunderts, Michael Psellos, Polyhistoren waren. Nicht wenige unter ihnen verfügten über ein enzyklopädisches Wissen und pflegten mehrere Wissenschaftszweige zugleich. Philosophie, Mathematik, Geometrie, Astronomie, Medizin und andere Wissenschaften wurden von vielen hervorragenden Gelehrten betrieben, doch die Tätigkeit, welche sie auf diesen Gebieten entfalteten, beschränkte sich hauptsächlich auf die Auslegung und Zusammenfassung des aus der Antike ererbten Wissens. Sie entwickelten die antiken Erkenntnisse nicht weiter und entdeckten kaum Neues. Was der große Theologe Johannes Damaskenos in einem seiner Werke von sich selbst sagte: "Ich wünsche in diesem Buch nichts zu sagen, was mein eigen wäre", gilt mehr oder weniger für die byzantinische Wissenschaft allgemein. Die Homer-Kommentare des Erzbischofs von Thessalonike, Eustathios, zum Beispiel sind nichts anderes als eine zusammenfassende Sammlung des einschlägigen älteren Materials, mit deren Rettung der Autor natürlich der Nachwelt einen großen Dienst erwies. Auch Kaiser Konstantinos VII. Porphyrogennetos ließ sich von der Absicht leiten. Denkmäler der antiken literarischen Überlieferung zu bewahren, als er mittels Exzerpten aus früheren historischen, landwirtschaftlichen und medizinischen Werken seine Mitarbeiter enzyklopädische Sammlungen anlegen hieß. Diese sind zugleich ein Beweis dafür, daß die Byzantiner großes Gewicht auf die praktische Anwendung der Wissenschaften legten, wovon u. a. auch die reiche strategische Literatur oder die Schrift Kaiser Konstantins VII., die er für seinen Sohn schrieb, zeugen.

Von besonderer Bedeutung war in dieser Hinsicht die Tätigkeit des Kaisers Justinian, der das römische Recht kodifizierte, die früheren Rechtsquellen in mehreren Sammelwerken für

die Nachwelt rettete und zugleich ein Handbuch zum Studium des byzantinischen Rechts schuf. Ein interessantes Denkmal naturwissenschaftlichen Interesses ist die Christliche Topographie des Kosmas Indikopleustes aus dem 6. Jahrhundert, in welcher der Autor das Ptolemäische System verwirft und die Welt nach dem Vorbild der biblischen Arche Noah beschreibt. Von größerem wissenschaftlichen Wert sind allerdings die Beschreibungen seiner Reisen in Länder des Ostens.

Von differenzierten chemischen Kenntnissen zeugt die Tatsache, daß man in Byzanz im 7. Jahrhundert das sogenannte 'griechische Feuer' erfand, mit dem man die feindlichen Schiffe beschoß und in Brand setzte. Von der Historiographie, auf deren Feld die Byzantiner Großes und Originelles leisteten, wurde bereits im Zusammenhang mit den Quellen ausführlich gesprochen.

Literatur: Krumbacher 499-638. — E. Mercier: La spiritualité byzantine, Paris, 1933. — B. Tatakes: La philosophie byzantine, Paris, 1949. — L. Bréhier: Le monde byzantin III. La civilisation byzantine, Paris, 1950, 420-455. — J. Théodorides: La science byzantine (des origines à 1450). Histoire générale des sciences I (1957) 490-502.

Oft stößt man im Zusammenhang mit der byzantinischen Kulturgeschichte auf den Begriff Renaissance. Man spricht von einer makedonischen Renaissance im 9. Jahrhundert. einer Komnenen-Renaissance im 12. Jahrhundert und einer Paläologen-Renaissance im 13.—15. Jahrhundert. Es trifft zu, daß man in diesen Epochen ein vertieftes Studium und eine intensivierte Nachahmung der antiken Vorbilder beobachten kann. Hat es aber darum in Byzanz eine Renaissance im wahrsten Sinn des Wortes gegeben? Wie wir sahen, waren die Byzantiner iederzeit im Besitz der schriftlichen Denkmäler der antiken Kultur, diese waren der ständige Stoff des Schulunterrichts und des wissenschaftlichen Studiums. Genauso hatten die Byzantiner bis zum Vierten Kreuzzug, als die westlichen Eroberer ihnen ihre Kunstschätze raubten oder sie zerstörten, einen ganzen Wald von antiken Stein- und Erzstatuen in Konstantinopel vor Augen. Dennoch war die geistige Hinterlassenschaft der Antike niemals von einer solchen umgestaltenden, erneuernden Wirkung auf sie, wie es im Westen der Fall war. Es hört sich paradox an, wenn wir nach dem Grund suchten und sagen wollten, Byzanz habe einesteils nicht fern genug von der Antike gestanden, andernteils habe es sich zu sehr von ihr entfernt, seine Lebens-

umstände seien über die der Antike hinausgewachsen. Die Byzantiner kannten die griechischen Klassiker sehr gut, ihre Werke mußten für sie nicht neu entdeckt werden, wie für den Westen, aber sie galten für Byzanz nur der Form nach als Vorbild und als Quellen reichen Wissens. Die starr orthodoxe Weltanschauung der Byzantiner erstickte die Erneuerung der heidnischen Antike schon im Keime. Demnach mochte es wohl auch im Leben von Byzanz Epochen gegeben haben, in denen sich Symptome einer Wiedergeburt auf antiker Grundlage zeigten, eine echte Renaissance im wahrsten Sinne des Wortes kam nie zustande.

Bezeichnend für die eigentümliche Haltung der Byzantiner gegenüber der Antike ist einerseits die Schrift des Kirchenvaters Basileios des Großen an die jungen Männer, in der er die Nützlichkeit des Studiums ausgewählter Werke hellenischer Schriftsteller ausführt, andererseits aber die Tatsache, daß die Byzantiner die herrlichste Schöpfung der klassischen griechischen Kunst, das Parthenon, im 9. Jahrhundert umbauten und aus dem Heiligtum der Athena Parthenos eine Theotokos-(Gottesmutter-)Kirche machten. Ein Zeugnis von der unüberbrückbaren Kluft, die die byzantinische christliche Weltanschauung von der Antike trennte, ist der folgende naive Vers des Metropoliten Ioannes Mauropus aus dem 11. Jahrhundert, der an der Universität Konstantinopel Philosophie lehrte. Dieser lautet griechisch:

Εἴπες τινὰς βούλοιο τῶν ἀλλοτρίων, τῆς σῆς ἀπειλῆς ἐξελέσθαι, Χριστέ μου, Πλάτωνα καὶ Πλούταρχον ἐξέλοιό μοι ἄμφω γὰς εἰσὶ καὶ λόγον καὶ τὸν τρόπον τοῖς σοῖς νόμοις ἔγγιστα προσπεφυκότες. Εἰ δ'ἡγνόησαν, ὡς Θεὸς σὸ τῶν ὅλων, ἐνταῦθα τῆς σῆς χρηστότητος δεῖ μόνον δὶ ῆν ἄπαντας δωρεὰν σφζειν θέλεις.

## In deutscher Übersetzung:

O Jesus, wenn es unter Heiden solche gibt, die würdig sind für ewig nicht verdammt zu sein, so walte Gnade Herr, für Plato und Plutarch, ich fleh dich an, ihr Tun und Lassen zeugt dafür, sie hielten stets sich an Dein heiligstes Gebot, auch wenn sie nicht erkannten unser aller Gott, durch deine gnadenvolle Liebe kannst Du doch auch den erlösen, der vielleicht es nicht verdient.

Literatur: K. Neumann: Byzantinische Kultur und Renaissancekultur, Berlin—Leipzig, 1903. — A. Heisenberg: Das Problem der Renaissance in Byzanz, Historische Zeitschrift 133 (1926) 392—412.

## DAS BYZANTINISCHE ERBE

Die byzantinische Kultur überragte mit ihrem hohen Stand weit die Bildung im zeitgenössischen Osten und Westen. Es ist daher nicht erstaunlich, daß die byzantinische Kultur, die die antike Vergangenheit kontinuierlich weiterführte und eben darum eine stete und organische Entwicklung durchmachte, tiefen und bleibenden Einfluß nicht nur auf die mit Byzanz in politischer und wirtschaftlicher Verbindung stehenden, sondern auch auf die entlegeneren Völker in Ost und West übte. Sie lernten von Byzanz und übernahmen viele Elemente seiner Kultur, welche sie nachahmten und weiterentwickelten. Wer die Kirchen von Ravenna und Rom besucht, wer sich in den türkischen Moscheen Istanbuls umsieht und wer Zeuge einer russischen Osterzeremonie ist, stößt auf Schritt und Tritt auf byzantinisches Erbe. Unermeßlich groß und in allen Einzelheiten noch nicht gänzlich aufgeklärt ist die Rolle, die das byzantinische Erbe in der Geschichte der menschlichen Kultur gemeinhin spielte.

Von den Völkern des Ostens übernahmen die christlichen Syrer und Kopten vieles aus der byzantinischen Kultur; diese Völker waren jahrhundertelang byzantinische Untertanen; die Kopten übernahmen auch das griechische Alphabet, das sie durch ägyptische Buchstaben ergänzten. Die Literatur beider Völker überlieferte zahlreiche Übersetzungen byzantinischer Werke, ihre Kunst ist von byzantinischen Vorbildern beeinflußt. Von der byzantinischen Kultur beeinflußt waren auch die Äthiopier, die im 4. Jahrhundert das Christentum

annahmen.

In enge Beziehung zu Byzanz gerieten gleichfalls die schon im 3. Jahrhundert christianisierten Armenier. Ihr Land wurde zeitweilig ganz oder zum Teil von Byzanz beherrscht oder geriet zumindest in ein Abhängigkeitsverhältnis. Anfang des 5. Jahrhunderts schuf Messrob, der erste armenische Bibelübersetzer, die armenische Schrift nach iranischem Vorbild, die indes auch einige griechische Buchstaben enthielt. Von den Persern verfolgte Armenier flüchteten nach Konstantinopel, übersetzten byzantinische kirchliche und historische Werke ins Armenische, womit sie den Grund zur armenischen Literatur legten. Im 10. und 11. Jahrhundert kamen die Armenier im politischen und kulturellen Leben von Byzanz

zu großem Einfluß. Ihre Fürsten erhielten nicht selten byzantinische Titel, es entstanden eheliche Verbindungen zwischen den Herrscherhäusern, und der armenische König Leo erhielt seine Krone von Kaiser Alexios III. Der armenische König war 'der geistige Sohn' des Kaisers von Byzanz, er richtete seinen Hof nach byzantinischem Muster ein. Die politischen Beziehungen fanden auch in der armenischen Kunst ihren Niederschlag; bereits zu Justinians Zeiten gingen byzantinische Baumeister nach Armenien, und auch die späteren armenischen Baudenkmäler weisen byzantinischen Einfluß auf.

Die Georgier (Grusinen) nahmen mit den Armeniern zugleich das Christentum an. Auch in ihrer Kultur ist der griechische Einfluß nachweisbar, der sich, hauptsächlich durch die Vermittlung des Kaiserreichs Trapezunt, auch in der grusinischen Kunst geltend machte. Das Kloster Iberon auf dem Berge Athos wurde im 10. Jahrhundert von Georgiern gegründet.

Byzantinische Missionare verbreiteten das Christentum im Kreise der Völker des Kaukasusgebiets, der Abchasen (Abasgen), der Lesghier, Alanen u. a. Mit Erfolg betätigten sich byzantinische Missionare auch an der Nord- und Ostküste des Schwarzen Meeres bei den hunnisch-türkischen Völkern und Chazaren. In den Ruinen der Festung Sarkel, die am Don unter der Leitung byzantinischer Baumeister errichtet wurde, machten die Archäologen byzantinische Funde. Das Christentum verbreitete sich auch unter den fernen türkischen und mongolischen Völkern. Byzantinische Münzen kamen sogar in der Altai-Gegend zum Vorschein. Auch die Goten der Krim gerieten unter den Einfluß der byzantinischen Kultur. Die Schrift, die der armenische Bischof Ulfilas, Bekehrer der Westgoten, zu seiner Bibelübersetzung im 4. Jahrhundert benutzte, ist stark vom griechischen Alphabet beeinflußt. Doch auch nach dem ferneren Orient, in das Perserreich der Sassaniden, strahlte der Einfluß byzantinischer Kultur aus.

Als die Araber im 7. Jahrhundert die östlichen Teile des Byzantinischen Reiches eroberten, gerieten sie in unmittelbare Berührung mit der in diesen Gebieten lebendigen byzantinischen Kultur. Die Kalifen von Bagdad und Damaskus ließen zahlreiche griechische philosophische und naturwissenschaftliche Werke ins Arabische übersetzen, u. a. Werke des Aristoteles, von denen einzelne in diesen Übersetzungen wiederum nach dem Westen gelangten und so für die Nachwelt erhalten blieben. In der bunten Bevölkerung Konstantinopels fanden sich auch Araber. Anfang des 8. Jahrhunderts existierte in der

byzantinischen Hauptstadt eine Moschee für die Muselmanen. In der Einrichtung des Lebens an den Kalifenhöfen, im Baustil der muselmanischen Moscheen und in der Ausschmückung syrisch-arabischer Gebäude kamen byzantinische Einflüsse

zur Geltung.

Die Seldschuken-Türken eroberten im 11. Jahrhundert die asiatischen Gebiete des Byzantinischen Reiches und gerieten unter den Einfluß der Kultur der Besiegten. Der Name 'Rum' des Seldschuken-Sultanats ist dem 'Ρωμαῖοι der Byzantiner entnommen. Die in der Residenzstadt Ikonion (türkisch: 'Konia') errichteten Moscheen lassen byzantinische Stilelemente erkennen und byzantinische Einflüsse zeigen sich auch im Staats- und Hofleben der Seldschuken.

Im Staats- und Hofleben der Seldschuken.

Die Osmanen, die im 14. Jahrhundert auf den Trümmern des Seldschukenreiches ihr eigenes Reich errichteten, übernahmen teils durch seldschukische Vermittlung, teils unmittelbar viele Elemente der byzantinischen Kultur, die hauptsächlich im Hofzeremoniell der Sultane und in der Organisation der Verwaltung weiterlebten. Zeichen byzantinischen Einflusses sind griechische Lehnwörter in der türkischen Sprache wie zum Beispiel 'Effendi', das vom byzantinischen αὐθέντης herkommt, ferner Urkunden einzelner Sultane in griechischer Sprache; starker byzantinischer Einfluß zeigt sich auch in der Architektur. Sultan Mehmed II., der Eroberer, konnte auch Griechisch und sah gebildete Griechen gern an seinem Hof. An den Moscheen von Istanbul, Nachahmungen der Hagia Sophia, arbeiteten byzantinische Baumeister, wie zum Beispiel der berühmte Sinan. Nachfolger der Byzantiner spielten auch später im osmanischen Reich wichtige Rollen. Unter den Großwesiren christlicher Abstammung sind manche Griechen gewesen. Abkömmlinge der alten byzantinischen Familien, die man nach dem griechischen Stadtteil Phanar in Konstantinopel Fanarioten zu nennen pflegt, bekleideten wichtige Posten.

Von tieferer und entscheidenderer Wirkung als auf die östlichen Völker, die nur einzelne Kulturelemente übernahmen, war der Einfluß von Byzanz auf die Slawen. Was für die westlichen, germanisch-romanischen Völker Rom, wurde für die östlichen und südlichen Slawen das "Neue Rom" oder —

wie sie es nannten — Cargrad.

Im 7. Jahrhundert gründeten die Bulgaren, ein nach seinem Ursprung türkisches, doch später slawisiertes Volk, einen Staat im Gebiet des Byzantinischen Reiches. Fast zwei Jahrhunderte lang stand dieses nördliche Nachbarvolk unter byzantinischer Herrschaft, und infolge der unmittelbaren

Kontakte entwickelte sich die bulgarische Kultur stark unter byzantinischem Einfluß. Der bulgarische Fürst Tervel erhielt bereits Anfang des 8. Jahrhunderts von Byzanz den Titel 'Kaiser'. Die sogenannten protobulgarischen Inschriften aus dem 9. und 10. Jahrhundert sind in griechischer Sprache verfaßt, ein Beweis dafür, daß die griechische Kultur am bulgarischen Fürstenhof gepflegt wurde. Im Jahre 864 bekehrte sich Fürst Boris mit seinem Volk zum christlichen Glauben, dessen Boten auch schon früher erfolgreich gewirkt hatten. Boris Michael, der seinen neuen Taufnamen von seinem 'geistlichen Vater' Kaiser Michael III. erhielt, schwankte eine Zeitlang, ob er sich Rom oder Byzanz anschließen solle, entschied sich aber dann im Sinne des Beschlusses des Konzils von Konstantinopel im Jahre 869/70 endgültig für die Orthodoxie.

In der weiteren Entwicklung der bulgarischen Kirche spielte die Tätigkeit der slawischen Apostel eine wichtige Rolle; als nämlich Rostislaw, der Fürst von Moravien, im Jahre 862 Lehrer von Byzanz erbat, fiel die Wahl des kaiserlichen Hofes auf zwei thessalonizensische griechische Mönche, die die slawische Sprache beherrschten: Konstantinos (Kyrillos-Kirill [= slawische Form]) und Methodios. Ihre moravische Mission war nicht eben erfolgreich, die westlichen Slawen schlossen sich Rom an. Nach Methodios' Tod im Jahre 885 wirkten seine verbannten Schüler mit wesentlich größerem Erfolg in Bulgarien, wo später die autonome, bulgarisch sprechende Nationalkirche, mit einem bulgarischen Patriarchen an der Spitze, gegründet wurde. Mit dem Christentum zusammen verbreitete sich in Bulgarien die dem slawischen Apostel Kyrill zugeschriebene sogenannte Kyrillische Schrift, die eigentlich nichts anderes ist als eine Übernahme der Buchstaben der griechischen Unziale.

Zu Beginn des 10. Jahrhunderts setzte in Bulgarien unter dem 'halbgriechischen' Fürsten Simeon, der in Byzanz erzogen worden war und die griechischen Autoren gründlich studiert hatte, die Pflege der altchristlichen slawischen Literatur ein, deren erste Schöpfungen Übersetzungen der Bibel, kirchlicher Schriften und byzantinischer historischer Werke aus dem Griechischen waren. Eine bulgarische Gründung war im 11. Jahrhundert das Kloster Zographu auf dem Berge Athos. Simeon übernahm auch im Staatsleben die ihm aus Byzanz bekannten Traditionen, organisierte seinen Hof in Presslaw nach byzantinischem Muster, führte die byzantinische Etikette ein und ließ in seiner Residenz Bauwerke in byzantinischem Stil errichten. Sein Streben, auf den Thron von Byzanz zu gelangen, ging nicht in Erfüllung; er usurpierte jedoch den Titel

'Kaiser der Römer', den ihm der byzantinische Hof verweigerte. Sein Sohn nahm eine byzantinische Prinzessin zur Frau.

Auch als Bulgarien nach zwei Jahrhunderten, Ende des 12. Jahrhunderts, seine Unabhängigkeit erkämpfte, ließ der byzantinische Einfluß nicht nach; ein Beweis dafür ist die Übernahme des byzantinischen Rechtes. Unter den Aseniden-Fürsten, die den Zarentitel annahmen, wurde der byzantinische Einfluß nur noch stärker. Ivan Asen II. versuchte Anfang des 13. Jahrhunderts gleichfalls, den byzantinischen Thron zu erwerben. Er legte sich den stolzen Titel 'Kaiser der Bulgaren und Römer'zu und richtete seine Hofhaltung in Tirnowo ebenfalls nach byzantinischem Muster ein. Um diese Zeit wurden mehrere byzantinische Prinzessinnen Gattinnen bulgarischer Zaren. Im 14. Jahrhundert unternahm Zar Ivan Alexander noch einmal einen Versuch, das von seinen Vorfahren erstrebte höchste Ziel, den Erwerb des byzantinischen Throns, zu verwirklichen. Damals erlebte die bulgarische Literatur unter den Fittichen des schriftstellernden Patriarchen Eftimi ihre zweite Blüte. Eine eigene Schule war mit der Übersetzung byzantinischer Werke und der Nachahmung byzantinischer Vorbilder beschäftigt. Ähnliche Einflüsse zeigten sich in der Kunst. Die Kirchen von Tirnowo und Bojana wurden nach byzantinischen Vorbildern gebaut, dasselbe gilt für die Monasterien von Backowo und Rila sowie für die Fresken und sogar für die Miniaturen der Handschriften in diesen Klöstern. Die starke Byzantinisierung der oberen bulgarischen Schicht hinterließ tiefe Spuren in der gesamten bulgarischen Kultur.

Die Serben, die sich Anfang des 7. Jahrhunderts in ihrer heutigen Heimat niederließen, lebten lange unter byzantinischer Oberhoheit, und auch sie empfingen von Byzanz das Christentum. Nachdem Kaiser Basileios I. sie bekehrt hatte, übernahmen auch die Serben die kyrillische Schrift und entfalteten lebhaftes Interesse an der sogenannten altchristlichen slawischen Literatur. Im 11. Jahrhundert gründeten sie ein Kloster auf dem Berge Athos, das den Namen Chilandar erhielt. Ende des 12. Jahrhunderts erfocht Serbien unter Stephan Nemanja seine Unabhängigkeit. Sein Sohn, Sawa der Heilige, gründete im Jahre 1220 die autonome serbische Nationalkirche, deren Oberhaupt als Patriarch an der Kirche von Peć residierte. Das serbische Staats- und Hofleben gestaltete sich nach byzantinischem Vorbild. Serbische Fürsten schlossen wiederholt Ehen mit byzantinischen Prinzessinnen. Stephan Dušan, der Begründer des großserbischen Reiches, ließ sich 1346 zum 'Kaiser von Serbien und Rumania' (d. i.

'Griechenland') krönen und schmückte sich mit den Hoheitszeichen der byzantinischen Herrscher. Das serbische Staatswappen entstand aus dem Kreuz in Verbindung mit dem von den Paläologen übernommenen Doppeladler. Stephan Dušan richtete seinen Hof nach byzantinischem Vorbild ein, führte griechische Titel und Zeremonien ein und ließ auch seine Urkunden zeitweise in griechischer Sprache ausfertigen. Auch sein Gesetzbuch weist starken byzantinischen Einfluß auf, und die gleichen Einflüsse spiegeln sich in den serbischen Gutsbesitzverhältnissen, im Militärwesen, in der Literatur und Kunst. Die Gemälde der Klöster aus dem 13. und 14. Jahrhundert (Studenica, Gračanica, Dečani) sind überwiegend Schöpfungen griechischer Meister. Darüber hinaus weisen die Traditionen und Bräuche der balkanischen Völker viele gemeinsame Elemente auf, in denen wahrscheinlich byzantinisches Erbe fortlebt.

Von allen slawischen Völkern übte die byzantinische Kultur den stärksten Einfluß auf die Russen aus, die zwar geographisch am weitesten von Byzanz, dafür jedoch noch viel entfernter von Rom und Westeuropa lagen. Religion und Kultur Rußlands sind zweifellos byzantinischen Ursprungs. Die 'Rossen', wie Kaiser Konstantinos VII. sie nannte, gerieten mit Byzanz nicht nur über die byzantinischen Städte an der Nordküste des Schwarzen Meeres in Berührung, vielmehr fuhren sie im Laufe des 9. Jahrhunderts wiederholte Male den Dnjepr hinab bis vor die Mauern von Cargrad, wo sie einen eigenen Ankerplatz besaßen. Sie knüpften Handelsbeziehungen mit den Byzantinern an und schlossen mit ihnen Handelsverträge. Nicht zuletzt, weil die heidnischen Russen von Zeit zu Zeit Angriffe gegen die Hauptstadt richteten, bemühte sich Byzanz, auch sie zu bekehren. Schon Basileios I. machte dazu einen Versuch; offenbar zu diesem Zweck wurde ein Missionsbischof eingesetzt. Im Jahre 957 kam die Witwe des Fürsten Igor von Kiew, Olga, nach Byzanz, ließ sich dort taufen, und Kaiser Konstantin selbst übernahm die Patenschaft.

Die allgemeine Bekehrung des russischen Volkes erfolgte indes erst einige Jahrzehnte später, in Jahre 989, als der Großfürst Wladimir von Kiew, der im Bündnis mit Kaiser Basileios II. stand, in der Stadt Cherson die Taufe empfing und die Schwester des Kaisers, Prinzessin Anna, heiratete. Zusammen mit ihm empfing die ganze Bevölkerung des Fürstentums Kiew die Taufe. Nach alten russischen Chroniken wollte sich Wladimir vor seiner Bekehrung orientieren, welche die beste von den damaligen Religionen sei. Als ihm seine Boten gemeldet hatten, daß sie zwar auch in Rom große und schöne

Dinge erfahren hätten, aber was sie in Konstantinopel zu sehen bekommen hatten, alles übertroffen habe, entschied sich Wladimir für Byzanz. Sein Entschluß war von entscheidender Bedeutung für die gesamte Entwicklung der russischen Kultur. Griechische Priester gingen nach Kiew; im 11. Jahrhundert residierte dort bereits ein Metropolit, zuerst ein Grieche, später Russen. Kirchen und Klöster wurden errichtet, die kyrillische Schrift verbreitete sich, die kirchliche, anfänglich aus dem Griechischen übersetzte Literatur begann sich zu entfalten; vieles davon gelangte durch bulgarische Vermittlung zu den Russen.

Mit der Annahme des byzantinischen Christentums gerieten durch die Vermittlung der altkirchlichen slawischen Literatur viele griechische Wörter in die russische Sprache. Wladimirs Sohn, Jaroslaw der Weise, setzte das Werk seines Vaters fort und sein Sohn, Wsewolod, schloß mit der Tochter des byzantinischen Kaisers Konstantinos Monomachos die Ehe. Jaroslaw machte Kiew zu einem regelrechten zweiten 'Cargrad', von dem westliche Reisende schrieben, es wetteifere mit der Pracht Konstantinopels. Jaroslaw ließ in Kiew die

Kathedrale der heiligen Weisheit nach dem Vorbild der konstantinopolitanischen Hagia Sophia errichten; ihr Inneres

wurde durch Fresken mit griechischen Inschriften geschmückt, die Szenen des Hoflebens darstellen.

Die Klöster von Kiew, darunter die berühmte Pečerskaja Lawra, unterwarfen sich der byzantinischen Mönchsregel, übernahmen und verbreiteten deren Ideale, pflegten die Verehrung der Ikonen und entwickelten, nach byzantinischen Vorbildern, nicht nur eine kirchliche, sondern auch eine weltliche Literatur; wertvolle Denkmäler der letzteren sind die russischen Jahrbücher, die ihren Stoff nicht zuletzt byzantinischen Chroniken entnahmen. Aus dem 12. Jahrhundert stammt das Russenkloster Panteleemonos auf dem Berg Athos. Am Hofe der Fürsten von Kiew wurden byzantinische Sitten und Zeremonien heimisch, die dann am Hofe der moskowitischen Fürsten und Zaren weiterlebten. Wie tief der Einfluß der byzantinischen Kultur war, beweist das erste russische Gesetzbuch, die Busskaja Prawda und das Domostrois, das uns mit den Hofbräuchen bekannt macht, ferner der byzantinischen Mustern verpflichtete Fürstenspiegel des Großfürsten Wladimir Monomach an die Adresse seiner Kinder.

Auf russischem Boden setzten sich nicht nur viele Elemente und Formen der byzantinischen Kultur fest, sondern auch der byzantinische Staatsgedanke. Iwan III., Großfürst von

Moskau, nahm 1472 die Nichte des letzten byzantinischen Kaisers, Zoe-Sophia, zur Frau und übernahm von den Paläologen das Doppeladlerwappen. Seinen Sohn ließ er bereits nach byzantinischem Brauch krönen, und es entstand die Legende, Großfürst Wladimir Monomach habe seine Krone vom byzantinischen Kaiser Konstantinos Monomachos IX. erhalten. Anfang des 16. Jahrhunderts kam dann der Gedanke auf und faßte feste Wurzel, Moskau sei der Erbe von Byzanz, das 'dritte Rom'; dies geht aus dem Brief des Filofej von Pskow hervor, in dem er schreibt: "Das erste und zweite Rom sind gefallen, doch es steht das dritte." Mit der Gründung des Zarentums (1547) und der Errichtung des russischen Patriarchats (1589) übernahm Rußland auch formgerecht das politische Erbe des byzantinischen Kaisertums und das kirchliche Erbe der Orthodoxie. Die Zaren von Rußland, die ihre Abstammung bis auf Augustus zurückführten, sahen es als ihre von Gott gewollte Aufgabe an, ihren Anspruch auf das byzantinische Erbe aufrechtzuerhalten und von Peter dem Großen an auch als ihr Ziel, Cargrad für das orthodoxe Christentum zurückzuerobern. Die Losung dieses Strebens lautete: "Das Kreuz auf die Hagia Sophia." Eine späte Äußerung dieser byzantinischen Orientierung ist um die Mitte des 19. Jahrhunderts in der Ideologie der sogenannten Slawophilen, der Gegner der 'Westler', zu erkennen.

Im Magnetfeld der byzantinischen Kultur entwickelte sich auch die Kultur der Rumänen, die - bevor sie weiter nach dem Norden wanderten — schon als Wanderhirten (Wlachen) auf byzantinischem Gebiet das orthodoxe Christentum kennengelernt hatten; doch begannen sie ihre Kirche, deren erste Metropoliten Griechen waren, erst im 14. Jahrhundert im Gebiet der moldauischen und walachischen Fürstentümer zu organisieren. Der byzantinische Einfluß, der die Rumänen teils durch bulgarische und serbische Vermittlung — erreichte, hinterließ starke Spuren in den Zeremonien der Fürstenhöfe. Die ältesten Baudenkmäler, wie zum Beispiel die Kirche von Arges, folgten byzantinischen Vorbildern, die auch den rumänischen Chroniken ihren Stempel aufdrückten. Der Einfluß der byzantinischen Kultur überlebte Byzanz und kam in rumänischen Siedlungsgebieten auch noch im 16. und 17. Jahrhundert stark zur Geltung. Moldauische Fürsten, die des Griechischen mächtig waren, gingen eheliche Verbindungen mit byzantinischen Familien ein und stellten griechische Beamte an. In den Schulen wurde die griechische Sprache gelehrt, griechische Werke wurden ins Rumänische übersetzt. Im 18. Jahrhundert gingen die Fürsten von Moldau und Walachei zum großen Teil aus griechischen Fanarioten hervor. Zahlreiche griechische Wörter in der rumänischen Sprache

wahren das Andenken der Fanarioten-Kultur.

Die Ungarn kamen mit dem Byzantinischen Reich bereits in Berührung, bevor sie ihre spätere Heimat eroberten. Im Jahre 895 kämpften sie als Verbündete der Byzantiner gegen die Bulgaren. Nachdem sie sich in ihrer neuen Heimat niedergelassen hatten, wurden die Beziehungen zu Byzanz noch enger. Auf ihren Streifzügen auf dem Balkan kamen die Ungarn wiederholt bis vor die Mauern von Konstantinopel und drangen einmal bis Attika vor. Byzantinische Gesandte suchten oft die ungarischen Fürsten auf, und diese wiederum statteten Besuche am Hof von Byzanz ab. König Stephan I. unterhielt ein Bündnis mit Kaiser Basileios II., welchen er in seinen Kämpfen gegen die Bulgaren unterstützte. Im 12. Jahrhundert unternahm Kaiser Manuel wiederholt Feldzüge gegen Ungarn, um es zu erobern; es gehörte mit in seinen Traum von der Wiederherstellung des Römischen Reiches. Als ihm die Eroberung mißlang, versuchte er durch Heirat eine ungarisch-byzantinische Personalunion zustande zu bringen. Nach seinem Tode unternahm König Béla III. von Ungarn, der in Byzanz erzogen worden war, einen ähnlichen Versuch. Eheliche Verbindungen zwischen den Árpáden und den byzantinischen Herrscherhäusern bestanden öfter. Aus drei byzantinischen Prinzessinnen sind ungarische Königinnen und ebenfalls aus drei ungarischen Prinzessinnen byzantinische Kaiserinnen geworden. Eine von ihnen, die Tochter König Ladislaus' des Heiligen, Gattin des Kaisers Johannes II. Komnenos, gründete das Pantokrator-Kloster in Konstantinopel. Von der Tochter König Stephans V., Gemahlin Kaiser Andronikos' II., stammten die späteren Paläologenkaiser ab. Nach dem Vierten Kreuzzug lockerten sich die ungarisch-byzantinischen Beziehungen, doch als später die Osmanen bereits ihre Hauptstadt bedrohten, wandten sich die byzantinischen Herrscher auch an Ungarn um Hilfe. Zwei byzantinische Kaiser, Johannes V. im Jahre 1366, und Johannes VIII. im Jahre 1424, suchten persönlich Ludwig den Großen bzw. Sigismund in Buda auf. Auf Ansuchen des letzten Kaisers von Byzanz entwickelte János Hunyadi im Jahre 1453 einen Plan zu einem Feldzug ungarischer Hilfstruppen zur Rettung von Byzanz, doch der Fall von Konstantinopel vereitelte dieses Vorhaben.

Obgleich die Ungarn, an der Grenze zwischen der westlichen lateinisch-germanischen und der östlichen byzantinisch-slawischen Sphäre, sich für den westlichen Kulturkreis entschieden, war der Einfluß der byzantinischen Kultur unter den Árpáden-Königen ebenfalls ziemlich stark. Während ihrer Wanderungen im nördlichen Küstengebiet des Schwarzen Meeres dürften einzelne Stämme des damals erst in der Entstehung begriffenen Ungartums durch die byzantinische Mission mit dem orthodoxen Christentum bekannt geworden sein, und nach der ungarischen Landnahme kamen die östlichen Missionare den westlichen zuvor. Davon zeugt die Tatsache, daß Patriarch Theophylaktos von Konstantinopel einen Mönch namens Hierotheos zum Bischof von Turkia (Ungarn) weihte, der mit seinen Bekehrungsversuchen bei den Ungarn Erfolg hatte. Einige der ungarischen Stammesfürsten, die am Hof von Byzanz zu Gast waren, nahmen das orthodoxe Christentum an. Von den Erfolgen der byzantinischen Bekehrungsbestrebungen zeugt die Tatsache, daß im 11. und 12. Jahrhundert in Ungarn mehrere Klöster mit griechischem Ritus entstanden – die auch in päpstlichen Urkunden erwähnt werden —, welche später von westlichen Mönchsorden übernommen wurden. Bekannt ist, daß Cerbanus die Maximosund Johannes-Damaskenos-Übersetzungen aus einer griechischen Handschrift anfertigte, die sich im Besitz der Abtei Pásztó befand. Ein Beweis für die lebhaften Beziehungen zwischen der ungarischen katholischen Kirche und der byzantinischen orthodoxen Kirche Ende des 12. Jahrhunderts ist der Briefwechsel des Erzbischofs Job von Esztergom mit Kaiser Isaakios II. Übrigens fanden die Forscher auch in der Liturgie der ungarischen katholischen Kirche zur Zeit der Árpáden Spuren byzantinischen Einflusses. Weitere Beweise der byzantinischen Beziehungen zu Ungarn sind die Konstantinos-Monomachos-Krone, die auf ungarischem Boden zutage gefördert wurde, und zweifellos byzantinischen Ursprungs ist der untere Teil der ungarischen Königskrone, die u.a. mit einem Emailbildnis des byzantinischen Kaisers Michael Dukas und des Königs Géza I. von Ungarn geschmückt ist. Byzantinischen Ursprungs ist das Doppelkreuz im ungarischen Wappen, das zum ersten Mal auf den Münzen Bélas III. vorkommt. Byzantinischen Einfluß spiegeln einzelne Denkmäler der mittelalterlichen ungarischen Kunst, Ruinen der einstmaligen Kathedralen, das Wandbild in der Unterkirche von Feldebrő und die Porta Speciosa der Esztergomer Kathedrale wider. Schließlich seien noch als Zeichen byzantinischen Einflusses einige Lehnwörter aus dem mittelalterlichen Griechisch in der ungarischen Sprache und Personennamen byzantinischen Ursprungs aus der Árpádenzeit erwähnt.

Der Einfluß von Byzanz war nicht nur auf die osteuropäischen Völker beschränkt. Ausstrahlungen seiner Kultur dran-

gen bis in den fernen Westen und hatten eine starke Wirkung auf die Entwicklung der romanisch-germanischen Kultur. Am stärksten stand Italien unter byzantinischem Einfluß, da einzelne Teile Italiens vom 6. bis zum 11. Jahrhundert zum Besitz des byzantinischen Reiches gehörten. Über Italien gerieten auf Wegen diplomatischer und Handelsbeziehungen einzelne Äußerungen Byzantinischer Kultur auch über die Alpen. Als dann vom Ende des 11. Jahrhunderts an Kreuzfahrer in einander folgenden Wellen nach dem Orient strömten, und auf byzantinischem Reichsboden westliche Fürstentümer entstanden, wurde die Berührung zwischen Byzanz und den Westvölkern noch unmittelbarer.

Der kulturelle Einfluß von Byzanz auf die westlichen Völker machte sich in vieler Hinsicht geltend. Über die italienischen Hochschulen, hauptsächlich die Universität Bologna, wurde das durch Kaiser Justinian kodifizierte römische Recht im Westen bekannt und beeinflußte maßgeblich die Entwicklung des Rechts in den abendländischen Staaten. Die Formen und Zeremonien des byzantinischen Hoflebens wirkten im Westen, am päpstlichen Hof, an Fürstenhöfen, wie denen der Habsburger und der Bourbonen, auf Sitten und Gebräuche ein. In den Hofwürden und Titeln, in den Krönungszeremonien des Westens lebten viele von Byzanz ererbte Elemente weiter. Wie nach Serbien, Albanien und Rußland gelangte der römische Adler, der einen Leib, aber zwei Köpfe hatte und nach Westen und Osten zugleich blickte, durch byzantinische Vermittlung nach dem Westen, namentlich in das Wappen der Habsburger und des Deutschen Reiches. Wesentlich war der byzantinische Einfluß auch auf kirchlichem Gebiet; so beeinflußten die Werke des Johannes Damaskenos in lateinischer Übersetzung die Entwicklung der westlichen Theologie. Die Verehrung byzantinischer Heiliger fand auch im Westen Eingang. Die griechische Kirchenmusik wirkte auf die westliche. Der Gebrauch der Orgel kam vom byzantinischen Hof nach dem Westen; eine Bereicherung erfuhren die westlichen Literaturen des Mittelalters durch byzantinische Einflüsse. Legenden, Sagen, Märchen und Motive wanderten in großer Zahl aus Byzanz nach dem Westen, und Byzanz vermittelte auch manche Themen orientalischer Herkunft wie zum Beispiel die Geschichte von Barlaam und Josaphat. Die westlichen Chronisten verwerteten oft, was sie in den lateinischen Übersetzungen byzantinischer Quellen lasen.

Am stärksten war jedoch der byzantinische Einfluß auf die westliche Kunst. Nicht nur in Italien begegnet man Denkmälern, die die byzantinische Herrschaft dort hinterlassen hat, sondern auch jenseits der Alpen. Zur Zeit Kaiser Justinians, als die byzantinische Kunst ihr Goldenes Zeitalter erlebte, wurden in Ravenna die Kirchen San Vitale, Sant' Apollinare Nuovo und Sant'Apollinare in Classe erbaut, deren Mosaiken die edelsten Schöpfungen byzantinischer Kunst sind. Byzantinischer Einfluß spiegelt sich in Rom in den Fresken der Sant'Agnese aus dem 7. und den Mosaiken der Santa Prassede im 9. Jahrhundert wider. Byzantinischen Vorbildern wurde die Markus-Kirche in Venedig nachgebildet, griechische Künstler arbeiteten am Kloster Grotta Ferrata, griechische Arbeiten sind die Mosaiken der sizilianischen Kirchen. Sogar das italienische Trecento steht in Byzanz' Schuld, genauso wie die Karolingische Renaissance. In Deutschland offenbarte sich die Wirkung der byzantinischen Kunst vom 10. bis zum 13. Jahrhundert, ihr Niederschlag ist sogar in den Miniaturen der Handschriften zu erkennen, und ihre Ausdrucksformen tauchen auch in Frankreich, Flandern, sogar in

England und anderen Ländern auf.

Und schließlich ist es Byzanz zu verdanken, daß viele schriftliche Quellen des antiken Hellenentums dadurch, daß sie dort Jahrhunderte hindurch ständig studiert und kopiert wurden, für den Westen bewahrt blieben und die Entstehung des westeuropäischen Humanismus bedeutend förderten. Im Zusammenhang mit der Geschichte der byzantinischen Studien sahen wir, daß viele byzantinische Gelehrte noch vor dem Fall von Konstantinopel, andere wiederum danach, nach Italien auswanderten und dorthin ihre griechischen Handschriften, vor allem aber ihre griechische Muttersprache mitnahmen. Die gelehrten Kreise begannen griechische Handschriften aufzuspüren und zu sammeln, und es entstanden in Italien große Bibliotheken. Die italienischen Humanisten erlernten die griechische Sprache von den byzantinischen Griechen, mit der damals bereits üblichen neugriechischen Aussprache, die im Kreise der Humanisten bis zum Auftreten des Érasmus vorherrschend blieb. Schon im 14. Jahrhundert lernte Petrarca von dem bekannten kalabresischen Griechen Barlaam Griechisch. Die durch die byzantinischen Gelehrten verpflanzte Kenntnis der griechischen Sprache erschloß den Humanisten des Westens die dank den Byzantinern erhalten gebliebenen schriftlichen Denkmäler der antiken Welt, aus denen die gebildete Menschheit zu schöpfen bis heute nicht aufhört.

Die weit wirkenden Strahlen der byzantinischen Kultur befruchteten also auch die Kultur der westeuropäischen Völker, wenn auch nicht in so starkem Maße wie die der ost-

europäischen Orthodoxen, für die Byzanz, das Neue Rom, soviel bedeutete wie für die westeuropäischen Völker das alte Rom. Eines sollte man indessen nicht vergessen: Wenn sich auch die beiden Sphären der europäischen Kultur, die westliche lateinisch-germanische und die östliche byzantinischslawische, im Hinblick auf die kulturellen Einflüsse voneinander unterscheiden, als letzte Quelle steht sowohl hinter Rom als auch hinter Byzanz das antike Griechentum. Ein griechischer Gelehrter, G. Lampakes, faßte die weltgeschichtliche Rolle, die kulturelle Mission von Byzanz folgendermaßen zusammen: 'Ο έλληνισμός δὶς διεπαιδαγώγησε τοὺς εὐρωπαϊκοὺς λαούς πρώτον διὰ τοῦ Παρθενώνος, σημβόλου τοῦ ελληνικοῦ πνεύματος, καὶ δεύτερον διὰ τῆς Αγίας Σοφίας, συμβόλου τοῦ βυζαντινοῦ πολιτισμοῦ (= Zweimal erzog das Griechentum die europäischen Völker um. Zum erstenmal durch den Parthenon, das Symbol des hellenischen Geistes, und das zweite Mal durch die Hagia Sophia, das Symbol der byzantinischen Kultur).

Oft vergleicht man den heute bekannten Bestand der antiken griechischen Literatur mit einem Trümmerfeld, aus dem nur hier und da ein heiles Gebäude emporragt. An der Auswahl dessen, was übrigblieb und dessen, was zerstört wurde, hatten nicht nur die Naturkräfte (Feuer, Wasser, Buchwurm und Maus) und menschliche Hände (so 1204 die Kreuzfahrer, 1453 die Türken) ihren Anteil, sondern in noch höherem Maße die Haltung der Nachwelt (Hellenismus, römische und byzantinische Zeit), die sie der antiken literarischen Hinterlassenschaft gegenüber einnahm. Terentianus Maurus schrieb im 3. Jahrhundert: "habent sua fata libelli pro captu lectoris." In der Zeit des handschriftlichen Kopierens war die Zahl der Exemplare und damit im Zusammenhang die Überlebensmöglichkeit literarischer Werke von den Ansprüchen der Leserschaft abhängig. Die Schöpfungen der antiken griechischen Literatur – ausgenommen die erst jüngst entdeckten Papyrusfunde - vermittelte Byzanz an den Westen, und so ist es die Aufgabe der Byzantinisten, das Schicksal der altgriechischen Hinterlassenschaft in Byzanz in allen Einzelheiten zu untersuchen, mit anderen Worten: zu beleuchten, wie es um die Auffassung, die von Zeit zu Zeit, von Schicht zu Schicht und von Person zu Person wechselnde Einschätzung der Antike in Byzanz stand, wie die Kenntnis der einzelnen antiken griechischen Schriftsteller dort fortlebte und welche Rolle den byzantinischen Schulen und Bibliotheken bei der Aufbewahrung der antiken griechischen Handschriften zufiel. Im Interesse zukünftiger Untersuchungen in dieser Richtung wäre es wichtig, die Zitate aus den antiken griechischen Autoren, die in den Werken byzantinischer Schriftsteller vorkommen, zu sammeln und einer gründlichen Prüfung zu unterziehen. Die Treue des Zitats könnte ein Licht auf die Frage werfen, ob im gegebenen Fall der byzantinische Schriftsteller aus dem ihm vorliegenden antiken Text oder aus dem Gedächtnis zitierte. So wie in der neuesten Zeit die Forschung im Hinblick auf die Bibelzitate organisierte, institutionelle Formen annahm, wäre es von Nutzen, der Erforschung der antiken griechischen Zitate auf ähnliche Weise eine festere Grundlage zu geben.

Literatur: A. Zavadskij-Krasnopolskij: Vlijanie greko-vizantijskoj kulture na razvitie civilizacii v Evropě, Kiev, - V. Ikonnikov: Opit izslědovanija kulturnom značenij Vizantii v Russkoj istorii, Kiev, 1869. – S. Stanojević: Vizantija i Srbi I-III, Novi Sad, 1903-1906. -E. Foord: The Byzantine Empire, the Rearguard of the European Civilization, London, 1911. - N. Iorga: La survivance byzantine dans les pays roumaines, Paris, 1913. — Ch. Diehl: Byzance. Grandeur et décadence, Paris, 1930, 259-338. — H. Schaeder: Moskau, das Dritte Rom, Hamburg, 1928 (Neuauflage Darmstadt, 1957). — A. Heisenberg: Das Wesen der byzantinischen Kultur und ihre Bedeutung für die Gegenwart. EPhK 53 (1929) 1-13. - St. Runciman: La civilisation byzantine, Paris, 1934, 295-320. - N. Iorga: Byzance après Byzance, Bucarest, 1935. — G. Soyter: Die byzantinischen Einflüsse auf die Kultur des mittelalterlichen Deutschland. Leipziger Vierteljahrsschrift für Südosteuropa 5 (1941) 153—172.— C. Stewart: Byzantine Legacy, London, 1947. — S. Der Nersessian: Armenia and the Byzantine Empire, Cambridge, 1947. — H. Gerstinger: Bestand und Überlieferung der Literaturwerke des Altertums, Graz, 1948. — P. Lemerle: Byzance dans l'histoire et la civilisation, Permanence de la Grèce, Paris, 1948, 119-134. — D. Angelov: Vizantijski vlijanija vurchu srednovekovna Bulgarija. Istoričeski Pregled 4 (1947-48) 401-416; 5 (1948-49) 587-601. — J. Lindsay: Byzantium into Europe. The Story of Byzantium as the First Europe (326-1204 A.D.) and its further Contribution till 1453 A. D., London, 1952. — F. Dölger: Die mittelalterliche Kultur auf dem Balkan als byzantinisches Erbe, Byzanz und die europäische Staatenwelt, Ettal, 1953, 261–280. — Gy. Moravc s i k : Bizánc és a magyarság [= Byzanz und das Ungartum], Budapest, 1953. — J. Ébersolt: Orient et Occident I—II, Paris, 1954<sup>2</sup>. — R. R. Bolgar: The Classical Heritage and its Beneficiaries, Cambridge, 1954. — M. V. Levčenko: Očerki po istorii russko-vizantijskich otnošenii, Moskau, 1956. K. M. Setton: The Byzantine Background of the Italian Renaissance. Proceedings of the American Philological Society 100 (1956) 1-76. - Gy. Moravcsik: Die byzantinische Kultur und das mittelalterliche Ungarn, Berlin, 1956. - M. Paulova: Die tschechisch-byzantinischen Beziehungen und ihr Einfluß, Bsl 19 (1958) 145-205. — A. Elian: Les rapports byzantino-romains. Phases principales et traits charactéristiques.

Bsl 19 (1958) 212-225. — J. Irmscher: Die byzantinischdeutschen Beziehungen als Forschungsaufgabe. Bsl 19 (1958) 231-243. - W. Ohnsorge: Abendland und Byzanz. Gesammelte Aufsätze zur Geschichte der byzantinisch-abendländischen Beziehungen und des Kaisertums, Darmstadt, 1958. — H. O. Taylor: The Classical Heritage of the Middle Ages, London, 1958<sup>2</sup>. — G. M. Hartmann: Die Bedeutung des Griechentums für die Entwicklung des italienischen Humanismus, Probleme der neugriechischen Literatur II, Berlin, 1960, 5-36. F. Haenssler: Byzanz und Byzantiner. Ihr Bild im Spiegel der Überlieferungen der germanischen Reiche im frühen Mittelalter, Bern, 1960. — I. Dujčev: Les Slaves et Byzance. Études historiques à l'occasion du XIº Congrès International des Sciences Historiques a l'occasion du Al Congres International des Sciences Historiques, août 1960, I, Sofia, 1960, 31—77. — F. Dölger: Byzanz als weltgeschichtliche Potenz,  $\Pi APA$ - $\Sigma\Pi OPA$ , Ettal, 1961, 1—19. — M. V. An astos: Some Aspects of Byzantine Influence on Latin Thought. Twelfth Century Europe and the Foundation of Modern Society, Madison, 1961, 131-187. - D. S. Lichatschow: Die Kultur Rußlands während der osteuropäischen Frührenaissance vom 14. bis zum Beginn des 15. Jahrhu nderts, Dresden, 1962. — G. Ostrogorsky: Byzantium and South Slavs. The Slavonic and East European Review 42 (1963) 1—14. — Gy. Moravcsik: Sapphos Fortleben in Byzanz. Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 12 (1964) 473 – 479. – I. Dujčev: L'héritage byzantin chez les Slaves. Études historiques à l'occasion du XIIe Congrès International des Sciences Historiques Vienne août — septembre 1965, I, Sofia, 1965, 131—147. Gy. Moravesik: Hungary and Byzantium in the Middle Ages. Cambridge Medieval History IV, Part I, Cambridge, 1965, 566-592. - D. J. Geanakoplos: Byzantine East and Latin West: two Worlds of Christendom in Middle Ages and Renaissance, Oxford, 1966. — S. Vryonis: Byzantium and Europe, London, 1967. — A. P. Každan: Vizantijskaja kultura X—XII vv, Moskau, 1968. — Gy. Moravcsik: Byzantium and the Magyars, Budapest—Amsterdam, 1970.

# TAFELN

HAPOILOYHTEE FAHNHE TIAALOYEIN HA POISOITWITHTWAFMATUN TWAFTA AXEZARIAPORITONATAICALAONA VITAPXON TEC. ICA HEAMPHEOLEICH EIN HEPELAOEXELPO TONOVATENOS, ICAMERAMORIEMOSEPHOSE AY TOOK . ICAIX PICTIANIOI TT XHOOL HINNH CONTRAPENATYCANEMIYICATHA FOMAE ENAY THEY HET YXOILAFANAPACITUME KFIFAX HILL TIXALOV CIFX +OYCIFIC THAI - DIOTTIA ONI OIWE AFICATERIBAICTPOIC. 152, OYMMOTE, TEATHEPEATETEAIN OFFICIENADIE KATTEPCAPATENIOLE IS ALMHA DIE SCALEXA ATTAIC ICAINACHTH XWPATTEP CIACE. 164 FICIENHEINIAMEI POI TEATE TIL ICOTTOILE, XPICTIANOS - AADITIANTOADITEATALAPTY PECTIONSOIRAINIONATONTECHCYXACTE MIOING AFIS AIETT HNAI HOTTIAN AZW MAHNTEKAITT ACAN THRITEPIXWOOD PABACTETOYCEY DAIMONAL TOYCNY KANOVAIENOYCOUHPITAL, HALANAPARI ANICAINA A ALE TINAL POINTEHNTEKA MACANOYPIANICAI ANTIOX FIANICERPI MECONOTAMIAC-NOBATACTFEICAITAPA MANTAC AITY IT ONICAINES Y HH. ICAI MENTAMONINA PPICINICALNIAY PITA MIAN FWE TANDOWN TANDOCKO TON, HA TAXOVERERAHEIAIXPICTIAH WN FIEIC.

παοοιχούντεσ έλλην στι λαλούσιν πά ροιχοι τῶν πτιλεμαίων των μετά άλέξανδοον του μακεδόνα υπάογου τεσ. καὶ κλησικοὶ εἰσὶ(r) ἐκ πεοσίδος γειου τονούμενοι, καὶ πεμπόμενοι εν τοῖσ αὐτόθι, καὶ γοιστιανοὶ πληθος, ην νη σον παοεπλεύσαμεν οὐ κατηλθον δέ εν αὐτη συνέτυγον δε ανδοάσι τῶν ε κεῖ έλληνιστὶ λαλοῦσι(r) έλθοῦσι(r) ἐr τῆ αἰ θιοπία δμοίωσ δὲ καὶ ἐπὶ βάκτροισ. κ(αὶ) οὔννοισ. καὶ πέρσαισ καὶ λοιποῖσ ϊνδοῖσ καὶ περσαρμενίοισ καὶ μήδοισ καὶ έλα μίταισ καὶ πάση τῆ γώρα περσίδοσ, κ(αὶ) έχχλησίαι άπειοοι καὶ επίσκοποι κ(αὶ) χοιστιανοί. λαοί πάμπολοι καί μάστυ ρεσ πολλοί και μονάζοντεσ ήσυγαστέ δμοίωσ δέ καὶ έπὶ τὴν αἰθιοπίαν ἀξώ μην τε καὶ πᾶσαν την περίγωρον ά ραβάσ τε τοὺσ ἐνδαίμονασ τοὺσ τῦ(τ) χαλουμένουσ όμηρίτασ, πάσαν άραβί αν καὶ παλαιστίνασ φοινίκην τε καὶ πάσαν συοίαν καὶ ἀντιόγειαν μέγοι μεσοποταμίασ νοβάτασ τὲ καὶ γαοά μαντασ αίγυπτον καὶ λιβύην. καὶ πεντάπολιν αφρίκην και μαυριτα νίαν ξωσ γαδείρων τὰ πρὸσ νότον, πα(ν) ταγοῦ ἐκκλησίαι γοιστιανῶν εἰσὶ κ(αὶ)

## TAFEL I

Codex Vaticanus gr. 699 (s. VIII/IX.) f. 34<sup>r</sup> (= The Christian Topography of Cosmas Indicopleustes, ed. E. O. Winstedt, Cambridge, 1909, 119<sub>9-25</sub>)

apelysop orcagoo airop routain i deop hope a mountinhonther a oh oher sebort @ To edopethos natabox. hamoura opras Acher ane wat our abo cheprato Sohi my graph no bearing pringing of go ropooldoubyoo horpa oo . roprapajy uppar a Ada marapor in proper ah any poor og read too do bot do rapop drauar by wapopiar stropie Javanaporo leg upploan Liz Gray van mongos wood xo be o coho / pho hopes. Ogto appear on Karangin barph hrow ach . iamorth ighratiphoa. Las Joboa bahar ora of photo. . Lon con or or moa white age to popularapor · ropolarapor stopda heatis mountry metato sogo, metricos Japoporly fragroomy opos orthrop out epolob. od you er again paron hope Japli range anouthor. die phat sa harouch wor phrois swat John, organ this res al manspopulation of rest dusto Elas zuenez haragga a haren Xahah. La generation of office of a popular of a series and of Notreha. Ontoworhonson eghoragial potterro a salibalantaproa. roman xar 3 at on Jo roh source thquebon stro. opportion to hope on tobac. on approp

άλλήλων ἕχαστοσ αὐτῶν τοῦ λαοῦ ἴδιον μέροσ ἀποτεμνόμενος. ὧν ὁ μὲν πρῶτος ν(ίὸ) σ λεγόμενος βαϊανός, κατά τὰ ἐνταλ θέντα ἀντῶ παρὰ τοῦ π(ατ)ρ(ὸ)σ ἐν τῆ προγονι χη διέμεινεν μέγοι τοῦ δεῦρο· ὁ δὲ δεύ τεροσ λεγόμενος κώτραγος τόν τανάῖν περαιωθείσ ποταμόν, ώχησεν τοῦτον άντικου ό δὲ τέταρτος τὸν ἵστρον πο ταμόν διαβάς, εν πανωνία τῆσ νῦν ύπὸ ἀβάροισ κειμένησ ἀνλίζεται, ὑπό σπονδοσ τῶ ἐγχωρίω ἔθνει γενόμενοσ. δ δὲ πέμπτοσ κατὰ τὴν δαβεννησίων πεν τάπολιν ϊδουσάμενος, υπόφορος δωμαί οισ ενένετο, τούτων ο λοιπόσ τοίτοσ άδελφος "Ονομα ἀσπαρούγ, τὸν δάναποιν (καὶ) τὸν δά ναστοιν ποταμόν περαιωθείς. περί τον ϊστοον δικίζεται τόπον ποὸσ δίκησιν ἐπι τήδειον όγγλον τη σφων καλούμενο(ν) φωνή καταλαβόμενος, δυσγερή τε (καί) ά νάλωτον πολεμίοισ ύπάργοντα άσφα λῆσ τὲ ἐστι, τὰ μέν ἔμπροσθεν, τῆ τε δυσγω οία (χαὶ) τὸ τελματώδεισ εἶναι τυγγάνων τὰ δ' οὖν ὅπισθεν, κρημνοῖσ ἀβάτοις τετει γισμένα: οὕτω τοίνυν τοῦ ἔθνους διαι ρεθέντοσ (καὶ) σκεδασθέντοσ τὸ τῶν γα ζάρων φῦλον ὑπὸ τοῦ ἐνδοτέρου τῆς βερσιλίας λεγόμενον γώρασ, ώσ πλησίο(ν)

#### TAFEL II

Codex Londinensis British Museum add. 19 300 (s. IX.) f.  $44^{\rm r}$  ( = Nicephori archiepiscopi Constantinopolitani opuscula historica, ed. C. de Boor, Lipsiae,  $1880.~33_2-_434_{15}$ )

Sopar anotal by durop (ahy; Nay xopay Dular rapraporailed, ledy the usor & opoproof 14. hot of like op atyli son amust ar bahajora atyl xbhhayah noga hangoo pay op hay To now pop do Landy the mo Hund Tou ocupporo la draditat tas med a da puro a. his It sich auch wold our affa pararmolla poudio raignish as of thorotoodbid a to honth ah grachopidatini stan xopat oup toni honalof Soh hai historio de la prior thiron udal Los og drahy lide Dite of high of still a hoor dong on or hail a not high γαι μαπα δι εσόμομοσί συμμοι ταιπα όχωμοτο όμ hodyapapypalia h blurpipa lia xol bod proc огочиного притог под инорибатой а верой а итои, draghoprop of & of an anop has son hoapphyo TOH a At Dohamon mond obih ray Don porture hy thish though autopoi populion hison & in Suha Ahyman Job a mot of rail & Joh on and thickelinothinhoh Safranophairou arpan o rao haj aliou od quind ouad Low drucked Londron and war whip warphy TOHONOHOH; a athhon Lon apricon you Houndribly pou Sipou prá unhiogante pollho som bou no una sopois Tourstandinop a palia vos papsatio dino os voro woi 600. lay ud souproprop aparhyoje liai approached organistor of Not a Jah ( a le ho ho haplo. pay don the bring theo oat obor pri growing antipoisotatora pouros o bruadtarioren diat dimended manada ofthe haraconal of floor raidre good good oo do on a hangh of application and attach application in a strait 

δῶρα, ἀπέστειλεν ἀυτὸν εἰσ τὴν ϊδίαν γώραν φυλάτ τειν τὰ ρωμαϊκά, καὶ τὴν βόσφορον πόλιν, ήτισ ἐκλή θη ἀντὶ τοῦ συντελεῖν ὁωμαίοισ ἀντὶ χρημάτων βόασ κατέτοσ μαιών καὶ τοιβούνων συλάττειν την πόλιν διά τούσ ούννουσ, καὶ ἀπαιτεῖν τὰσ συντελείασ τῶν βοῶν ην δὲ ἐν τῆ αὐτῆ πόλει συναλλάγματα πολλά δωμαίω(ν) καὶ ὄυννων ὁ δὲ λεγόμενος γριστιανὸς ἡἡξ τῶν ὄυννων ἀπελθών εἰσ τὴν ϊδίαν γώραν, ἔνοε τὸν ΐδιον ἀδελφὸν καὶ διηγήσατο αὐτῶ τὴν τοῦ βασιλέωσ ἀνάπην καὶ φιλοτιμίαν καὶ ὅτι γριστιανὸσ γέγονε, καὶ λαβών τὰ ανάλματα α εσέβοντο οί ὄυννοι, ταῦτα εγώνευσεν ήσαν γάρ άργυρά καὶ ηλεκτρινά, καὶ γολέσαντεσ οι δυννοι, συμποιήσαντες μετά τοῦ αδελφοῦ ἀυτου. ἀπελθόντεσ, ἔσφαξαν αὐτὸν, καί ἐποίησαν ὁῆνα τον άδελφόν άντου μουάγεριν. καὶ φοβηθέντεσ. μή έκζητήσωσιν αυτόν οί ρωμαΐοι, ήλθον έξαίφνης έν τη βοσφόρω πόλει καὶ ἐφόνευσαν τὸν τριβοῦνον δαλμάτιον καὶ τοὺσ στρατιώτασ: καὶ ἀκούσασ ταῦτα δ βασιλεύσ, ἀπέστειλε τὸν ἀπὸ ὑπάτων ἰωάννην τὸν ἔγγονον ϊωάννου τοῦ σκύθου νίὸν δὲ τοῦ πατρικι(ου) δουφίνου μετά βοηθείασ σχυθιχῆσ πολλῆσ. (καὶ) ἐστρά τευσε κατ' αυτῶν, ἄμα καὶ γωδίλαν διὰ γῆς ἀπὸ οδυσσοπόλεωσ καὶ βαδούριον τὸν στρατηγόν, καὶ ἀκούσαντεσ οι ὄυννοι, ἔφυγον, ἀφανεῖσ γενόμενοι καὶ γέγονεν εἰρήνη ἐν βοσφόρω, καὶ ἐκράτησαν ἀντὴν οἱ ρωμαῖοι ἀφόβωσ· ὁ δὲ βασιλεύσ ϊονστινιανο(σ) ἀπέσπασε πάσασ τὰσ ἐκκλησίασ τῶν αιρετικῶν καὶ απέδωκεν ἀντάσ τοῖσ ὀρθοδόξοισ, δίγα τῶν έξακιονιτων ἀρειανων έξεφώνησε δὲ τύπον Ο βασιλεύσ περί τῶν ἐπισκόπων καὶ οἰκονόμων

## TAFEL III

Codex Vaticanus gr. 155 (s. X.) f.  $157^{\text{v}}$  (= Theophanis Chronographia, rec. C., de Boor, Lipsiae 1883.  $175_{27} - 176_{29}$ )

an revenue traction of a contact of a color a contact of the wast map Tau as > neo h k coop. map go our our x peros . o k aparted harrage maice. Kainen cop ranto o acos of acos of ship Lot pt who Lut pkerhold balky alkhpalang hatoh. nea olyon Sapropologias x ab usbiles usy ear a trong no ton origine Kin make gokia . Le 6.00 h. Lon 0; 6 corragio, eg aprisonentente plantin i Enovapropriovovologotika, s raphorocap naprop : ox ob Took Langue of present of existent for Egat year eagle outs got Look. ? Tarel Har antarpek Komph took, francom who moracon water with sindawith this out is opourous do has the offer and Макитартор в Агх домороноком иста доморанор тототар Napovence 1. do mardo par miorto p x 010, hair wp 00 To x ELLON KINNO harraiotebas of araby ocharounty on Taioke Danais aparah haihoways. hairin topopap wox ensous xanax ofidar, ix to recorrence or xear obceare do war india the topicor raintight & dear top work to hear opony of top T Willow hixugosonge antikion partikon sof a man Libarcop de marroy ano de este de alio, lear & on x don sie y present prejar. of wars do of in general outros, and sex ubartou to hailes of apakakak koraigo parato o o presopa, 70 moter of entreadment got Lon. at party of ulm partainen King y art his hair das answer idox. of peruga harales ferroples or dobar , or ( 410 ) you py you dar . in the roat in a who is into Koi rovorpowy Airo coardera & wha ago house ov in xuarando wasah im non Natiah. Varian nanjoh whech King Larra Took to is look. o'll at it was anounted, or make out to years refair of habout , painte afarche och my 10 glasa of 0 gt This gear oid trougkos li thous Toron war xea arroggy an Kaige & assertiniai X ratoo or ap Took usux Jagoor illisoob MINKER orang / de . Lon Loy lamo of y as a b Emparancom.

τοῦ βασιλεοπάτωρος κωλυόμενος προσπαθοῦντος μουσικῶι πάντα ώσ λήρον ήκουεν μανείσ οὖν ό βούλγαροσ, ἐκστρατεύει κατα δωμαίων καὶ μαθών ταῦτα δ βασιλεύσ, ἀποστέλλει τὸν κρηνήτην ἐκεῖνον στρατηλάτην κατα βουλγάρων. μετὰ ὁπλων (καὶ) ἀργόντων πολλῶν τῶν τῆσ πόλεωσ· καὶ συμβολῆς γενομένησ έν μακεδονία, τρέπονται οἱ δωμαῖοι σφαγέντοσ τοῦ τε κρηνήτου (καί) τοῦ ἀρμενίου τοῦ κουρτίκη. (καὶ) τῶν λοιπῶν πάντων ἐκ δὲ τῶν γαζάρων οἱ ἦσαν εἰσ τὴν εταιρείαν λέοντοσ κρατηθέντων (καὶ) τὰσ δίνασ αὐτῶν ἐκκοπέντων. εἰσ αἰσχύνην δωμαίων παρα συμε(ὼν) ἀπεστάλη(σαν) ἐν τῆ πό(λει). οὕσ ἰδῶν ὁ βασιλεῦσ καὶ θυμωθεὶσ. ἀπέστ(ει)λ (ε) νικήταν τὸν ἐπιλεγόμενον σκληρὸν μετὰ δρομώνων ἐν τῶ ποταμῶ δανουβίωι δοῦναι δώρα τοῖσ τούρκοισ, καὶ πρὸσ πόλεμον κινῆσ(αι) κατά συμεῶν ό δὲ ἀπελθών καὶ συντυγόν ταῖσ κεφαλαῖσ ἀρπάδη καί κουσάνη: καὶ συνθεμένων πολεμῆσαι: λαβών ὄψιδας. ἦλθε πρὸς τὸν βασιλέα· ὁ δὲ βασιλεύσ πάλιν διὰ τῆσ θαλάσσησ ἀπέστειλεν εὐστάθιον π(ατ)ρίκιον καὶ δρουγγάριον τ(ῶν) πλοτμων νικηφόρον δὲ π(ατ)ρίκιον καὶ δομέστικον τὸν φωκᾶν. μετὰ τῶν θεμάτων ἀπέστειλε διὰ γῆς, καὶ εἰσῆλθον μέγοι βουλ γαρίασ ό δὲ βασιλεύσ τὴν εἰρήνην ἀσπαζόμενοσ. ἀπέστειλε μετά τοῦτο καὶ κωνστανάκην κοιαίστορα πρὸσ συμεῶνα, τὰ περὶ εἰρήνησ συμβουλεύοντα: συμεών δὲ τὴν κατ' αὐτοῦ κίνησ(ιν) διά τε γῆσ καὶ θαλάσσησ ἰδών. ἐν φρουρὰ κατὰκλείει τὸν κοι αίστορα, ώς ἐπι δόλω ἐλθόντα περάσαντεσ οὖν οἱ τούρκοι τοῦ συμεών ἐπὶ τὸ στράτευμα φωκᾶ ἀσχολουμένου, ἡχμαλώτευσ(αν) πάσαν την βουλγαρίαν ταῦτα μαθών συμεών κινεῖται κατά τῶν τούρκων οἱ δὲ ἀντιπεράσαντεσ, συμβάλλουσι πόλεμον μετά βουλγάρων καί τρέπειαι συμεών μόλισ διασωθείσ έν τῆι δίστρα: οἱ δὲ τούρχοι ἢτήσαντο τόν βασιλέα ἀποστεῖλαι καὶ ἀγοράσαι τὴν αἰγμαλωσίαν τῶν βουλγάρων ὁ δὴ (καὶ) πε ποίηκεν δ βασιλεύσ, τούσ πολίτ(ασ) ἀποστείλασ ἀγορᾶσαι ἀντούσ

## TAFEL IV

Codex Laurentianus gr. LXX, 11 (s. XI.) f.  $244^{\circ}$  (= Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, ex. rec. I. Bekkeri, Bonnae, 1838.  $853_{11} - 854_{17}$ )

oko meguamoli Kmate Karkohonikon o je Kmh doh yhoa meanon our how rep noutan paroed que Katanton & The ai own to ask KATOK to או (לישבו); בביף שון דם לאדסי בוצואם שעמסו גפו שון או אם אל אבם לאו הם לו קיבור και εί κατινός περφάσεως πονίτατε κει ποιε παιτώ άσα ε νουτεχείνω τρο Xelea Thouse Koro; LE LONE SE SENGHITEL KOR KOR LED HONLIKOR ON LON LON EKKAHOT ao mopop assa Kai map Tapa mo mo muse Ha Chose of Sight The autou mp Moi ac a my xou Them The autou xelepor o mo au oout! appointeauple the me command out eighunud and ordina watina Kon 25, ge eb un aght mh sahtood emhora en ekbo magh karjuk babak with the shop of hopen , to the true Kale Les she & solution or many de izelo navippomuceic rela Arlan ikeia to reprobelo repoto H on year h ge & a rethod tom regant on eibkhih K no dac Kar e mue go and machinh e litara ma tsinakan es coleren os . 21 il bu eren con e anton Kat ולשופשב אלשו שם דפושם, סו בצבע אסו יווסו א לב שבים שם על עושא אבו שווס אאו שליודים ל bunikale kor piyla pobh noon orono ge oatye xeloan gomar on and yeionky SEXNOT. LOID EXECT LOUIS LOON OLD ON E POLE KOULY E KEI OF SUB KEN TO MAD mebelgo rrehoa. Oic Kor obbhoan ela g. M. glon'e E us Oe an 66 a gar on re A Le gondine Mod, on Keia mokean Le Lor Ouker ar y bhoi ar a borage of mixelea uparei ao rap erepi doo wy waor xi Kwi Tapea Dy on Hranceio αντω, φυίαν ωχησ. και δκομοφύρε του αυτούληφο ερ, κατηριπωθη έκδ de consider of a rest representation of Louis and part 20; don mo dante shaft fan eakenmaenengo out tim sebi som anton seb sogan bargar Segumb to modermo yem Kajabbalerc Karhit doa 25 006/ as me no loa top to sand y sreby ato Hei Ko to Lat dat the Kangin Atho deat Ka Mostoring EOPTHTEXEITON XP GIODIO, TOXXHC KAKOO OF KAIXULING EH WINT TO 97 THE KON ME LAB WILLOW OF SO HE WARD KAT ON WASON TO HOLD YOU Kever Kartweimportunpor Kara wordankdoitunapoutor 5 5 his by a moen gars unt xe poi moros se mara mandy exmisa kaita with sofa mota way pol maton poedo Kar Xerminoa LE HOMEN a mage Eb Lon. Mado yea ge mil Sua TETEURSTENES Kartennin benning Karan Janyanon on ge 4 610 Ban Xan. gow to a ma a mous an is a contrate of the of our Thos a sea Dy ving s

σκοπηθη συνοδικώσ τε καὶ κανονικώσ, όδὲ κωνσταντῖνοσ μὴ ἀγνοή σασ δι' δν τρόπον ταῦτα τορεύεται κατ' αὐτοῦ τὸ τῆς αἰσχύνησ ἀδόκητον λο γιζόμενο(σ), φέρων τά ζητούμενα τῶ βασιλεῖ ἐπιδίδωσι καὶ ἔκτοτε ἀδιστάκτ(ωσ) καὶ δίγα τινὸσ προφάσεωσ πάντα τελεῖται ἐπ' αὐτῷ ὅσα ἔθος τελεῖν ἐπὶ τοῖς χειροτονουμένοισ. γέγονε δὲ δωρηματικόσ καὶ προνοητικόσ οὐ τῶν τῆς έκκλησίασ μόνον άλλά καὶ πάντων άπλῶσ ώσ μηδένα ὑπολειφθῆναι τῆς αὐτοῦ προνοίασ ἀμέτογον τὸν μὴ τῆσ αὐτοῦ γειρὸσ ἀπολαύσοντα. τῶν οἔγγρων δὲ τὴν πρὸ(σ) δωμαίουσ εἰρήνην διαλυσάντων καὶ τῶν πατζινα κῶν δὲ ἐξερπυσάντων τῶν φωλεῶν οἶσ ἐνεκρύβησαν καὶ τὴν παρακει μένην χώραν σινόντων, τὰ πρὸ(σ) τὴν ἐκστρατείαν ἐξαρτύσασ ὁ βασιλεύο, ἔξεισι πασίρρωμος εἰς τριάδιτζαν ἐκεῖσε τὲ πρέσβεις πρὸς τῶν ούγγρων δεξάμενος την μετ' αὐτῶν εἰρήνην κυρώσας καὶ ἐμπεδώσας ώσ ἐνῆν ἐπὶ τοὺς πατζινάκασ ἐξώρμησε διηρημένων δὲ αὐτῶν κατὰ γενεάσ καὶ φατρίασ, οἱ μὲν λοιποὶ ἡγεμόνεσ τῶ βασιλεῖ ὑποκλιθένθεσ εἰ ρηνικά τε καὶ φίλια ἐφρόνησαν· μόνοσ δὲ ὁ σελτὲ χεῖρασ δοῦναι τῷ βασιλεῖ οὐκ ἡ θέλησε· τοῖσ ἕλεσι τοῦ ἴστρον οἶσ συνέφυγε καὶ τῆ ἐκείσε ἀποκρήμνω πέτρα έπερειδόμενος, οἶς καὶ θαρρήσας εἰς τὸ πεδίον ἐξῆλθε συρράξαι τῷ βα(σιλεῖ) προθυμούμενος, οὐκ εἰσ μακρὰν δὲ τῆσ οἰκείασ ἀπονοίασ ἀποίσατο τὰ έπίγειρα: βραγείασ γὰο μερίδος τῶν βασιλικῶν ταγμάτων ἀντιταγθείσ(ησ) αὐτῶ, φυγὰσ ἄχετο καί τὸ κρησφύγετον αὐτοῦ ληφθὲν. κατηριπώθη ἐκ βά θρων αὐτῶν. ὁ δὲ βασιλεύσ μετὰ τὸ τοῦτον τροπώσασθαι καὶ ἀφανίσαι ἄρδην ἀναζεύξασ ἐσκήνωσεν ἐν τῶ λοβϊτζῶ περὶ τοὺς αὐτοῦ πρόποδασ, ραγδαῖο(σ) δὲ ὄμβρο(σ) τῆ παρεμβολῆ ἐπικαταρραγεὶσ καὶ νιφετὸς ἔξωρο(σ). σεπτέβριοσ γὰρ ἦν μὴν ἡμέραν ἄγων εἰκοστὴν τετάρτην καθ' ἢν ἡ τῆς άγίασ καὶ πρωτομάρτ (υ)ρ(οσ) έορτη τελεῖται χριστιανοῖσ, πολλῆσ κακώσεωσ καὶ λύμησ ἐνέπλησε τὸ στρα τηγικόν ή τε γὰρ ἵπποσ σγεδὸν ἄπασα καὶ τῶν παρόντων οἱ πλείουσ τῶ κρύει καὶ τῷ ὄμβρω γυμνοὶ καὶ ἀπαράσκευοι τυγχάνοντεσ, τὸ ζῆν ἐναπέρρη ξαν' ἐπιλελοίπασι δὲ παρὰ πᾶσαν ἐλπίδα καὶ τὰ ἐπιτήδεα' ποταμίων δεν μάτων φορᾶσ καὶ γειμῶνοσ γενόμενα πάρεργον ἀναστολῆσ δὲ μετρίασ γεγενημένησ καὶ τῶν νιφετῶν ἀνακωχὴν λαβόντων, ἐξήει ὁ βασιλεὺσ. πλεί στουσ δὲ τῶ ποταμῶ ἀποβαλών, ὑπὸ σκιὰν ἔστη δένδρου τινὸσ, ἄμα τῶν ὑπερε

#### TAFEL V

Codex Vindobonensis hist. gr. 35 (s. XII.) f. 186° (= Georgius Cedrenus Ioannis Scylitzae ope ab I. Bekkero suppletus et emandatus II, Bonnae, 1839, 645, -646<sub>21</sub>)

STENEIGE KYNEIK: HHJOK WH THE STONES. 670 0100 wo THOOKEING. WE AT KAT AMAS CKOUNTE OFFICETY ON 8. 20 KOOP Da uh Tol Kan & wi goz a le ath mani en Toli Koic Kan Tidistato Tolki Xoll. Esisou Ceu Buoice auton. Kay en goic Tranto & avaoic. you hat the tou to, 63 cons -wi Bahou oh gut wi thi Kosywhim & gi chungeoc & se hi אות בי לאדעוב אישרו של אמו דור ב לו אססס בן שני דור ב' בשואנ NAME HEY SELON. ASSUMEN LOI KON CON OM CHATE ! B! Sachestouc' migho w dy a De nue " or CKRELTION of santas. Kar tant m THC Keer To & more Kerh mas nophonosol . Mobis of the fact for Kno Dickelloud Ba K co top so or elec TE Kar Bagu while tole Than out his CKON aduc STED as THT. OLY COT & JUNT at KONC & KEXEN pomperopi Kar descare dei a Ban, 8 - 7/7/10/0 ci piq - tale do are Marc. H Jago THE MONI TEL OR DE XOLO - DONA of motion of Leon Kalago King. Kon en y basi yic Kon o Moto ak of many Claylon back Dei Cohion C Son mant -11 ge KyX COC Co Kohamalo. Le gonyord Kinden Lomis imp אב לא לאים ווי שני בי בפני השף פאלו שבם על לנים שאין הופאי על אל THE THEW T' 110 में हिल्ला रेश में ने त्रिक्ट में मा के के अरे 6.0 ANG of oux af reex an out I Kay ATTO Kat agn out the garines AND I THEN HON & KON BONK of WOOD IN & DOCE OF THE STANK Tom Com works + chapas , if I good xiloht. A by drie i 6 to the mor . On tone Kond if esse son > Ci var Kai Tow Cien Kaju Theward Ni Your, wil THULE ONO COOLENC KOPINING KA LOD SINGLE LONG TO AME To 8 4 mpouc dex, The OHXOGHH TO good. Kay chang our BAY & THE MODINTER AT HIS INDINSOUTEX KON TKASHIME

```
οἶοσ ἀπέκειρε κληρϊκ(ον). ἦν (δὲ) ὁ κων(σταν)τ (ῖ)ν(οσ) τὰ πρὸ (σ) ϑ (εὸ)ν
ñvó
                                                       εὐσεβ(ήσ) (καὶ) λόγ (οισ)
     προσχείμ(εν)ο(σ), ώσ ἔστῖ καταμαθ(εῖν) ἐκ συγγραμμάτ(ων) αὐτοῦ, ἀλ
zwv
σταν λά μέντοι καὶ ἐξ ἐπιστολ(ῶν). ά (καὶ) σχήμασϊ ὁητορϊκοῖσ καὶ
     τίσ(ϊν) ιδέαισ, ποικίλλοντ(αι) εδίδου (και) δυθμοῖσ έαυτόν. καί
τĩ
     μέτροισ παντοδαποίσ γνοίη δὲ τϊσ τοῦτο. ἐξ ὧν ἐ
     πι θανούση αὐτῶ τῆ κοινωνῶ τοῦ βίου ἐμμέτρωσ ἐθρή
0
      νησ(εν). ἐπεμελήθη (δὲ) καί τῆσ φϊλοσοφί(ασ) αὐτῆσ. ἐπιλε
     λησμ(ένησ) ήδη σχεδόν άλλα μέντοι καὶ τῶν ἐπιστημ(ῶν). δϊ
     δασκάλουσ ἐπϊστήσ(ασ) (καὶ) ἀναζωπυρήσ(ασ) ἐκλειπούσ(ασ)
     αὐτάσ. Καὶ ταῦτα μ(ἐν) τῆσ κρείττονο(σ) μοίρ(ασ) ἐκείνω τῶ
      Αυτοκράτοου περί (δέ) τ(ήν) τῆσ βασιλ(είασ) διοικησ(ϊν) διέκειτο μαλθα
     κώτερ(ov)· δύσοργόσ τε καὶ βαρύμηνϊσ τοῖσ πταίσουσ(ϊν) ἦν·
     (καὶ) κολαστής ἀπαραίτητο(σ): οἴνω τὲ τοῦ αὐτάρκουσ ἐκέχρη
      το πλείονϊ· καὶ ἀργαιρεσϊάζων, οὐ τ(οὐσ) ἀξίουσ ἐφίστα
      ταῖσ στρατηγίαισ: ἢ ταῖσ τῆσ πολϊτείασ ἀρχαῖσ: ἀλλὰ
      τ(οὺσ) μοχθηροτέρουσ καὶ ἀδοκίμ(ουσ): καὶ οῦσ ἡ βασιλὶς καὶ δ
     παρακοιμώμ(εν)ο(σ) εἰσῆγον βασίλειο(σ) ἀνίονσ γρημάτ(ων) τϊθέ
     μ(εν)οι τ(ὰσ) ἀρχ (ὰσ)· ἀλλ' οὕτω μ(ἐν) τὰ τῆσ βασιλεί(ασ) εἰ μὴ ἐν πᾶσι
      καλῶσ ἀκονόμητο, ἐπιβουλαὶ (δὲ) κ(α)τ(ὰ) τοῦ κοατοῦντο(σ) ἐμε
πεοὶ λετήθησ(αν): ἡ μ(ἐν) π(αρὰ) τοῦ παρακοιμωμ(έν)ου θεοφάν(ουσ) πολλούσ
      καὶ ἄλλ(ουσ) συνίστορ(ασ) ἔγοντο(σ). (καὶ) βουλομ(έν)ου τ(ον) δωμαν(ον)
ἐπϊ
\beta ov
                                                                έπαναγαγ(εῖν) ἐκ
\lambda \tilde{\eta} \sigma
     τῆσ πρώτ(ησ) εἰσ τὰ βασίλεια: ἡ (δὲ), παρ' ἐτέρ(ων). τ(ον) στέφαν(ον) ἐκ λέ
      σβου λαβ(εῖν) μελετησάντ(ων) καὶ ἀποκαταστῆσαι τῆ βασϊλεία·
      άλλὰ (καὶ) ἄμφω τ(ὰσ) ἐπιβουλ(ὰσ) ὁ κωνσταντῖνο(σ) ἐφώρασε. (καὶ)
      τοὺσ μ(ἐν) συνωμοκότ(ασ) ἐκόλασε. τ(οὺσ) (δὲ) βασιλειῶντ(ασ) . ὑπ' ἀ
      σφαλεστέρ(αν) ἔθετο τήρησι(ν), τῶν τούρχων (δὲ) τ(οὐσ) οὔγγρ(ουσ) δ' οὕτω
περί Κ αλεῖσθαι καὶ πρώ(ην) εἰρήκαμ(εν) τὰ δωμαί(ων) ληϊζομ(ένων), ἐπί
      τϊνα καιρ(ον) ήρεμησαι τὸ ἔθνο(σ) συμβέβηκ(εν): ὁ γὰρ τούτ(ων) ἀρ
oŭ
      χηγετ(ῶν) βολοσουδὴσ κεκλημ(έν)ο(σ), καὶ ἕτερο(σ) δ'αὖθισ γυλ(ᾶσ)
270
                                                                    (καὶ) αύτὸ(σ)
      μέρους ἄρχ(ων), προσηλθέτην τῶ βασιλ(εῖ). καί ἕκαστοσ αὐτ(ῶν) τοῦ
```

θείου τῆσ παλϊγγενεσί(ασ) ἡξιώθη λουτροῦ: καὶ τὸ καθ' ἡμ(ᾶσ) ἐ

## TAFEL VI

w

v

Codex Monacensis gr. 324 (s. XIII.) f. 475° (= Ioannis Zonarae Epitomae Historiarum libri XIII-XVIII. ed. Th. Büttner - Wobst, Bonnae, 1897.  $482_{16} - 484_{18}$ 

of how work in the Bound of the work of the Hip Earlo Marco Day o O Touto Too and other and was io Kons To Sto, and to Daots making a action of from water of it forms x 60 m and out to To Had Tonkas "Kopail new Karone Baron" worker and the man Timi Kai Keal To or. man v. 96/2 00 000 00 8x 00 100 000 000 Toto or Toto and That antoio my two walls Latin is the sour for the will have be so in all the UND YUY WA DE de de pos. oi se isol fairois una zake intertout estarasias Bondiant, Kai obe Gaworto oporingson mongu to in role ke, is of garion By Saboal org To Start and with क में जनमें दिना मानि रे में किंग में कि हैं। दिन किंग , में दे कार दे विकास के कार कार की कार किया किया किया की ito Sto of topker, or of Ban min Sula mo cop Thinte Gooteros Kaitam Coro Karisio Keraitai and intervention

έξελθόντος (δέ) μιχαήλ βουλγάρου έν Θεσσαλονίκη. ήρξαντο διαπερεράν σύν ταῖο ύποστάσεσιν αὐτῶν. μαθ(ων) (δε) δ κόμ(ησ) τοῦτο, ἀντεπέρασεν πολεμήσ(ων) αὐτοὺσ. ἀπὸγνόντ(εσ) οὖν οἱ μακεδόν(εσ). ἐποίησαν κεφαλ(ὴν) αὐτῶν τὸν τε τζάντζην καὶ τ(ον) κορδύλην, καὶ σϋμβαλόντ(εσ) πόλεμον ἀπέκτειναν πολλούσ, τιν(ὰσ) (δὲ ) καὶ ἐκράτησαν. οί δὲ μη δύνηθέντ (εσ) περάσαι βούλγαροι προσέρδύησαν τοῖσ οὔγγροισ. ἀναγγείλαντ(εσ) αὖτοῖσ πάντα τῶν μακε δόν(ων). ἦλθ(ον) (δὲ) καὶ τὰ πλοῖα τοῦ βασιλ(έωσ) πρὸσ τό ἀναλαβέσ θαι αὐτοὺσ καὶ ἀνανεῖν ἐν τῆ πό(λει), παρευθΰ (δὲ) ἀνεφά νησαν οδννοι πλήθει ἄπειροι, οί δὲ ἰδόντ(εσ) αὐτοὺσ μετά δακρύ(ων) εβό(ων) λέγοντ(εσ), ό θ(εὸ)σ τοῦ άγίου ἀδρϊανοῦ βοήθει ἡμῖν. καὶ παρετάσσοντο πρὸς σϋμβολ(ἡν) πολέμου, οἱ (δὲ) τούρκοι εἶ π(ον) πρὸ(σ) αὐτούσ. δότε ἡμι ν τ(ὴν) ὅπαρξιν ὑμῶν πᾶσαν, καὶ ἀ πέλθατε, ὅπου βούλεσθαι. οἱ (δὲ) τοῦτο οὐ κατεδέξαντο. άλλὰ παρὰτεταγμ(έν)οι ὑπῆργ(ον) ἐν τρϊστν ἡμέρ(αισ), καὶ τῆ τετάρτ(η), ήρξαντο είσ τὰ πλοῖα αὐτῶν εἰσέρχεσθαι. θεασάμ(εν)οι (δὲ) τοῦτο οἱ τούρκοι, σϋνέβαλ(ον) πόλεμ(ον) ἀπὸ ὥρ(ασ) πέμπτησ εως έσπερ(ασ), καὶ τραπεν τὸ ἔθνοσ κατεδίωκον αὐτοῖσ οί μακεδόν(εσ), καὶ τῆ ἐπϊούση ἡμέρα βουλομ(έν)ων αὐτῶν ὑπὸ χωρῆσαι, ἐφάνησαν πάλ(ϊν) οὖννοι πρὸσ τὸ πολεμῆσαι αὐτοὺσ. ἀναστ(ὰσ) (δὲ) μακεδ(ὼν) νεώτεροσ ὀνόματϊ λέ(ων) ἐκ γένουσ τῶν γομοστῶν

#### TAFEL VII

Codex Constantinopolitanus (Top-kapu-Serai) gr. 37 (s. XIV.) f.  $139^{\rm r}$  (= Leonis Grammatici Chronographia, ex rec. I. Bekkeri, Bonnae, 1842.  $232_{1}$   $_{22}$ )

LOUN hat ningh i frue beat...

donn hat ningh i frue beat...

donn hat ningh i frue beat...

donn hat ningh i form. Lan ubbe with xaroungh

hara, eac grae regh us son. me wandh uogo paog.

hara, eac grae regh us son. me wandh uogo paog.

gabor, e ga grae regh us son. me wandh uogo paog.

hoho nbashe meos non as marane sh up ah. esh; om or ehi

hoho nbashe meos non us marane sh up mah. mo

hoho nbashe meos non us marane sh up mah. no

hoho nbashe meos non us marane sh up mah. no

hoho nbashe meos non us marane sh up mah. no

hoho nbashe meos non us marane sh up mah. no

hoho nbashe meos non us marane sh up mah ush ush.

gang atom or passenda non non ush or show of a shore.

gang san atom a marane sh up mas non non ush or show of a shore.

ghore, abathin i of ho atom as etal or shore.

Lon . Date fan cha hoc . E no waln wo ke to affin wan . Lon o Xate fan cha hoc . E no waln wo ke to affin wan e gate hou o gate hou

την κατούν(αν), δ κράλησ ἐπολέμηζε· με δλυγοστούσ άν(θρώπ)ουσ στραφήν ϊδεῖν ὁ ἄμυρὰσ τὴν εὐτολμίαν τοῦ κράλη, με ἄρϊστην ἀπὸκοτεία (καὶ) θράσσον θυρϊόδεσ (καὶ) πολεμίζει ἴσχυρὰ. καὶ κατελή την πόρταν μό νον ο κράλησ με ολύγοὺσ τετρακοσίουσ ἀν(θρωπ)ούσ· βάνο(υν) (καί) στερεωνουντ(αι) (καί) δύναμην ἐπείραν γυρίζουν οί γενί τζαροί: (καί) βάνουν τουσ στην μέσϊν: (καί) πολεμήζουν δϋ νατὰ· ἔωσ δύσεμαν ήλίου· με τὰσ σαγϊτοδόξαρα. τὰ ἄλογά τουσ σφάζουν, ὑπητρωπὴν ὑπείρασ(ιν). οί οθγκροι με τὸν κράλην βούλεται εἰσ τὴν κατούναν του να φύγη ἀν ύμπορέσει: Καὶ εἶσ ἐκ τοὺς γενϊτζάρουσ. ἐκ τῶν ρωμαί(ων) τὸ γένοσ. τὸ ονομάν του γαμουζάσ, καλόσ ἀνδριώμένοσ· μεσέωσ γαμαδόπλατος. ἦτον τριἀκοντάρϊς. ὡς δράκων έβουγήσθηκ(εν) στὸν κράλην κατεβαίνει (καὶ) τό ἄλονόν του ἔδωκεν στὸ μπρὸστϋνῶν ποδάριν στὸ μπροσ τϋνὸν ποδάριν τόδωκ(εν) πεζὸσ με τό μανάρϊ· (καὶ) πάραὔ τα τὸ ἄλογον ἐμήτεισεν τοῦ κράλη ἔπεσεν χαμὲ παρεύθύσ ἐπτ τῆσ γῆσ ὁ ρύγασ εὐγάζει τὸ μαγαίρϊν του ο χαμουζὰσ ἐκείνος (καὶ) κόπτη τὸ κεφάλην του

#### TAFEL VIII

Codex Parisinus—Coislinianus gr. 316 (s. XV.) f.  $11^{\rm r}$  (= Görög költemény a várnai csatáról. Kiadta Moravesik Gy., Budapest, 1935.  $42_{394}$  —  $_{415}$ )

Kate Ga St. Mautamota pi a é fe part Top non rapto an ma Tanta an akato Giorn & & Mbios Led Onbig & Choon a Toup not o mia for nen formte at To bags mopon an Philms este who opic tax apris patry pero joutous ji ann reapord. ny pre Tou ed no re Tou po 600 non popus nog dilia eme of astous tour now the Topnowney tepwas as monos tre mo no ulu os pexerdiston duoupatume de Torric Tar Tor du lle Ten 6 faca isTopo ecopTou awas (wanopes pelu) " tre letan Obinon Chon gre tron vai for appropriation. No lock o nov & or plays o pome y he pame que Top per (ap Top au ) (p The cifaverante may see in the au Shith apportation ou Kéze yave mpo

κατεβάζει τῆ άυτα ποτάμια ἔτρεγαν τὸν τούρκον γάρ τὸ αίμα ταύτα ἀνακατό θϊσαν εἰ οὖγγρι όσπερ θυρία φεύγουν εί τούρχοι όπϊστεν χρίβουντε είς το δάσος. μόνον ἀυθέντης έστεκεν ὁ μέγας ἀμου ράτης με όλους τούς γιανήτζαρους κ(αί) με τοὺς ἐδικούς του φόβος καὶ τοόμος καὶ διλία ἐπεσεν εἰς τοὺς τούρκους γλη τόνη δ μπεγλέρμπεεις μόνος μεμο νομένος: τρέγει είς τὸν ἀμουράτιπε ειν τὸν μέγαν τὸν ἀυθέντην ἐβάστα είς τὸ νόμον του σπαθην ἀκονισμέν(ων): με μέγαν θρίνον βρουχησμον λέγι τον άμουράτην λόγους όπου ἐσΐντυγεν ό μπεγλέρμπεεις τον μέγαν τον ανθέν την δ θάνμασθε παν μένϊστε αν θέντη άμουράτη: όυκ έλεγά σε προ

#### TAFEL IX

Codex Constantinopolitanus (Top-rkapu-Serai) gr. 35 (s. XV.) f. 172 (= Görög költemény a várnai csatáról. Kiadta Moravcsik Gy., Budapest, 1935. 33<sub>16</sub>-635<sub>279</sub>)

see free

o lu zos En e pezanos aso Bole alus que alarioc. à sor pro tor. This jaga senas vaierloggeating Estians and of ya pad To yE ger agera onato lavios novaviaros valore vagora girjus an sector parorely it a sand sexe valor Esux too hala Ja Enfeala suavagina solutos po vasanques davor apr au To's Ser i DE IN Con valad nov to oos. va ramile madyinger onav us va Erages Em raw Cavor gus va galoobreato lour E Deoro Por Bucago, var chanks he boton to con davong com na with on lov sayas us vot in jor. apriagno sou en alle vaouta 9100 Su geal a Tris Baou in as 1610 o paroil od garagos varo i fegund rajos. o tové ou Basa Con vidu o vou é une Bare la po en al lus Ba Baon inas valloio Elalovare varagere E Eo So - paragri de PA Can . you & leyar & oludge & sar - To ju you d'er e to ge & a pu v se gad Tow low & an gar oilo by un EBge gu Car a hou pecasa appoqua you o Baon ) a Ser of tely yam . Sin & E hutare Sho Eyapea real En apolina de don es perior en es paga de este amaro xou so E Garrinio ou dige. you dera teli worm uore Eggeluvoju and allow isadu waln tha your safar lame Pasoná von avia von desegola jajacar e v Eggen gou que vegeta. Portegy us popos v sagovalalovron vo vos Egle responding mo Calla a to lut or pagua co Rod gn ar lus to huo you e Baxare Bou in 67 u rajoeno re no duoje e padua va an u safor Tovov papor von Exigaralovov larue trate of valor of re Turto ga tamer toxes re prove paller a quobre va ware ode vamil Eggov to igensiant rougalan Eager ofre gar esales Pagov ala pout eva to saplane love loved pge adia jourgo mil Mi An lou o axis salas so dlove 200 los Buling as lovor Range of contra อ ธระปางายผลอาเมะของ บิรอาช ธอวัยยอาช เปางาย หูลา อน เรื่อวัยใอยลง

μεχεμέτ (ης)

ότη πὸς ἔνα μενάλος ποὸβλεπτής καπετάνιος, ὖς τον ντόπον. της γαλάστοπας, καὶ έν το αμα της έφτηἀνι άμι ειθελα να ειτονε μετα μένα, δ καπετάνιος γιουστινιάνδς, να τον έκαμνα μέναν άνθοοπον, να τον ετήμουνα όσάν ειθελε, καὶ τοῦ ἔστηλε πολά τά ταξήματα, διᾶ νὰ φήγι ἀπὸ την πόλη, να πάγι με δαύτον, ἀμι αυτός δεν δθέλησαι, να τα ἀχούσ(η) ποσός, να χάμι τέτηᾶ δημιγερ σήαν, μωνε έχαμε, έχίνα ώσα ήπώρηε, να γλητόσουνε άπό τουσ έγθοούς, τον γοηστιάνον, καὶ ἔκαμνε, μενάλον κόπον, καὶ σηδοομί να κτήση, τον γαλασμένον τήγον, ἀμί ἄλη όποῦ ἐμαζώναση τα εἰσο δήματα, της βασηλήας, λέγο, ό μανοίλ, ό δρανάρος, καὶ ό ίερομώ ναγος, όποῦ ἐσηβάστησαν ἐ δίδ καί ἐκλέβανε τα φλορήὰ της βα βασηλήας, καὶ τοὺς ἐζητούσανε, νά κάμουνε ἔξοδο, καὶ ἀρνιώντη σαν, καὶ ἐλένανε ότη εἴμεσταν πτογή καὶ δὲν ἔγομε, ἀμι ὕστερα ώ ταν τοὺσ ἐπήραν οι τούρκι, ἐβρέθησαν πλούσ(ιοι), με πολά φλορήἀ καὶ ὁ βασηλευ δεν εἶνε τη κάμι, ότη του ἐλήπανε δίο ἐναγγέα πράματα, κερός, καὶ φλορήἀ, διἀτή ἀν ίγε κερώ, εἰθελε μαζώξη φλορήλ, καὶ πολεμιστάδες, να ἀντήσταθή τὸν ἐγθρόν άμὶ ἀνόλπηστο ἐξαφνικώ του είλθε, καὶ δεν είγε τή κάμι, μόνε έβαλε την όληπήδα του, ὖς τὰ διπλα τηγήά, καὶ ὖς τα γαντάκιἀ τα δπία, καὶ αυτά ὖσ το ειστερο τα ἐγαλάσανε, ὖ ἐγθρὴ καὶ ἐμπή νε μέσα, τότε έβγίκε λογος ὖσ τὰ φουσατα του τούρκου, πός ἔργετε μεγάλη δίναμι φουσατα ἀπὸ την ουγγαρή ἀ. ὖσ βοειθιαν της πόλησ καὶ ἐβάλανε βουλή ότη να γορήσουνε ὖσ διό μεραδιὰ· να αντησταθουσ(ι) τον ουγγάρον, καὶ ἐλέγανε τον σουλτάν μεγεμετ(η) ότη να ἀφήσουνε την γόρα, να μίν πολεμουνε, μόνε να την ἀφήσουνε να πάνε διά να μίν ἐρθούνε, ὖ γρηστιάνι καὶ μασ αιξαφνίσουνε, καὶ ἐστάθησαν τα φουσατα καὶ δεν ἐπολεμουσανε, τοτε είβρε ἀδίὰ καὶ κερό καὶ ἐ μίλησαι δ άλή πασάς, όπου είτονε πρότοσ βηζήρης τού σουλτάν μεγεμέτη όπου είτονε μαθημένος ὖς τοὺσ πολέμουσ, είτονε καὶ συβολάτορασ

## TAFEL X

Codex Barberinianus gr. 111 (s. XVI.) f.  $55^{\rm r\,bis}$  (= G. Zoras: Χρονικὸν περὶ τῶν Τούρκων σουλτάνων, Athen,  $1958.86_{16}^{\rm r}-87_7$ )

Cuartzitzur & Chabuxin gyla: tanquam qui cateris fortiores, nobilioresque: nam hec vox Cancar designat.

# CAP. XXXVIII.

De Turcarum gente, & wnde ea originem ducat.

Vrcæ olim propeChazariam habitabant in loco cui cognomen Lebedias à primo ipsorum Boebodo, qui nomine Lebedias à dignitate, quemadmodum reliqui eius fuccessores, Boebodus vocabatur. In hoc igitur loco Auvius est Chidmas, qui etiam Chingylus cognominatur. Et non tunc Tur cæ, ised Sabartæasphali quadam de causa dicebantur:erantq; gentes corum septem, & principem vel indigenam vel alienigena habuciunt nunquam: sed erant inter ipfos Boebodi quida, quorum primus is, quem diximus, Lebedias. Habitarunt autem cu Cha zaris annos tres, omnibus corum in bellis adiutores: Chaganusque Chazariæ princeps primo Turcarum

χαβυξιγ Γυλά, ώς ἀνθρενότερος καὶ ἐυ βυέςτερε τῶν λοιπῶν. τοῦ... το γορ θυλοῖ ἡ τοῦ κάΓραρ Φυσηρορά.

K E Φ. λή.

τῶν τουρκων, Ε όθεν κατάγον).

TI TO THE TEPRON ESTON wantion The xalapias The Thator Thaleinnorvinossis τ τόπον τ επονομαζόμενον λείε. Sia STO THE TE TENTOU BOST βοδου αυτών επωνυμίας. ός το βοέ-BOSO TO PATHS KANGEOUS OVOMOS As 6 solas mes on populato, To j The akias, ws xaioi holmoi ut au Tor, Boélos @ exdreito. en Téta oly τῷ τόπφ τῷ σερρηθένπ λεξεδία कार्यामें हिंदी हिंदा अर्थिय , व सवा My Junes emovous Comero. our έλέρον ο τω τότε χεόνω τύρκοι, oma (asaforas ponos en mus ainas erroroualovo. nai oi pi Treκοι γρικαί υπηρχον έπλα, αξχοντα 3 संड वंग्रहेड संग्र विशेष द्वार क्रिकेट स्वा στολέουκ εκτήσωλο, άλλ ύπηρχου εν αυτοίς βοέβοδοι πνές, ών πρώ-7 कि Boi Bod this meopin Deis No Bediac Curoxno Se pa a Tar ya-Lagor crialles Tees, ouppayers TES TOIS Xalaeois en maci Tois

αυτώς σολέμοις. ὁ δε χαρά 👁 άς χων χαζαςίας διά τα αυτών άντ δείας χαβουξιγγυλὰ, ώς ἀνδρειότεροι καὶ εὐγενέστεροι τῶν λοιπῶν. τοῦτο γὰρ δηλοῖ ἡ τοῦ κάγγαρ προσηγορία.

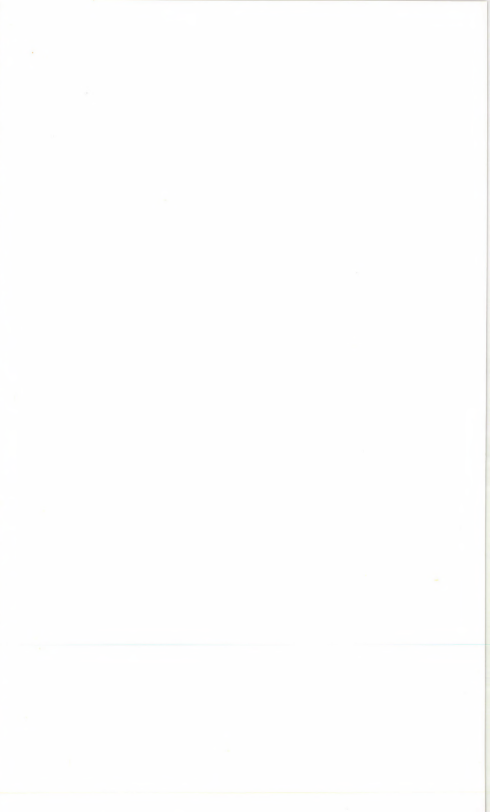
## ΚΕΦ. λή.

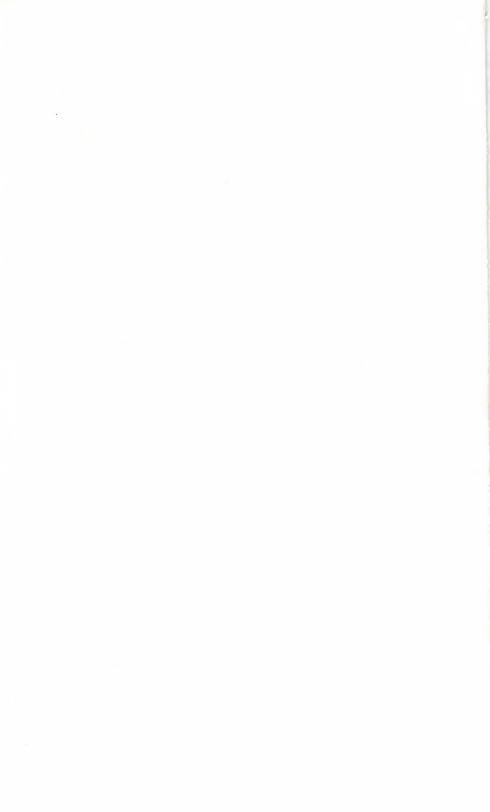
περί τ(ης) γενεαλογίας τοῦ ἔθνους τῶν τούρκων, (καὶ) ὅθεν κατάνον(ται). "Ότι τὸ τῶν τούρκων ἔθνος πλησίον τῆς χαζαρίας τὸ παλαιὸν τ(ὴν) κατοίκησιν ἐποιεῖτο εἰς τ(ον) τόπον τ(ον) ἐπονομαζόμενον λεβεδία ἀπὸ τῆς τοῦ πρώτου βοε-Βόδου αὐτῶν ἐπωνυμίας, ὅστις βοέβοδος τὸ μ(ἐν) τῆς κλήσεως ὄνομα λεβεδίας προσαγορεύετο, τὸ (δὲ) τῆς άξίας, ώς καὶ λοιποὶ μ(ε)τ' αὐτὸν, βοέβοδος ἐκαλεῖτο. ἐν τούτω οὖν τῶ τόπω τῶ προδρηθέντι λεβεδία ποταμός ἐστὶ ῥέων χιδμάς, ὁ καὶ γιγγυλούς ἐπονομαζόμενος, οὐκ έλέγοντο (δέ) τῷ τότε χρόνω τούρκοι, άλλά σαβαρτοιάσφαλοι έχ τινος αίτίας ἐπονομάζοντο, καὶ οἱ μ(ἐν) τοῦρκοι γενεαὶ ὑπῆρχον έπτὰ, ἄρχοντα (δέ) είς αὐτοὺς εἴτε ἴδιον εἴτε ἀλλότριον ποτὲ οὐκ ἐκτήσαντο, ἀλλ' ὑπῆργον έν αὐτοῖς βοέβοδοι τινὲς, ὧν πρῶτος βοέβοδος ήν ο προδόηθείς λεβεδίας. συνώκησ(αν) δὲ μ(ε)τὰ τῶν γαζάρων ἐνιαυτοὺς τρεῖς, συμμαχοῦντες τοῖς χαζάροις ἐν πᾶσι τοῖς αὐτῶν πολέμοις, ὁ δὲ γαγάνος ἄργων γαζαρίας διὰ τ(ὴν) αὐτῶν ἀνδρείαν

#### TAFEL XI

Constantini Porphyrogennetae Imperatoris Opera. Ioannes Meursius collegit, coniunxit, edidit. Lugduni Batavorum 1617. 218.







# Erschienen vom gleichen Verfasser

## BYZANTHIUM AND THE MAGYARS

In englischer Sprache · 147 Seiten · 16 Fotos · 1 Supplement 14×21 cm · Ganzleinen

## STUDIA BYZANTINA

Studien in englischer, französischer, italienischer, russischer, neugriechischer und deutscher Sprache · 438 Seiten · 18 Abbildungen · 17×25 cm · Ganzleinen

# Außerdem empfehlen wir die Zeitschrift

# ACTA ANTIQUA ACADEMIAE SCIENTIARUM HUNGARICAE

Herausgegeben von J. Harmatta

Acta Antiqua veröffentlicht Abhandlungen ungarischer und ausländischer Wissenschaftler aus dem Gebiet der klassischen Philologie in englischer, französischer, lateinischer, russischer und deutscher Sprache. Jährlich erscheinen vier Hefte zu einem Band.

Format: 17 × 25 cm.

Vertrieb: KULTURA, H-1389 Budapest, Postfach 149